




גל<>יון 184 ׀ שבט - אדר תשפ"ו

תנובות שדה
ון ·

ת המז
· גיל_יון תורני בעניני מצוות התל_ויות בארץ וכשרו

מידע הל_כתי · גנוזות וכתבי יד · הגות ומחשבה · מאמרים הל_כתיים · תשובות בהל_כה



קובץ דו חודשי
בהוצאת 'המכון למצות התלויות בארץ'

הקובץ יו"ל בסיוע:
משרד המדע - מינהל התרבות

העורך:
הרב מנחם דרורי

 tnuvot@macon.co.il

ניתן לשלוח מאמרים תורניים, מחקריים, 
בתחומי עיסוקו של המכון, או תגובות 

 על הנכתב, לדואר האלקטרוני
המערכת תערוך ותפרסם את החומרים 

לפי שיקול דעתה


הבהרה: גליון 'תנובות שדה' משמש 

במה לרבנים ות"ח שונים 

הפסיקה ההלכתית המוסמכת 
מתפרסמת במאמרים שעל ידי המכון


 עימוד, עיצוב וכריכה:

מיכאל אמרוסי 

כתובת המערכת:
'המכון למצוות התלויות בארץ'
ת.ד. 176 אלעד 4081003

טלפון: 03-9030580
פקס: 03-9030891

מנויים:
דמי מנוי לשנה: 60 ש"ח

ניתן לקבל את הגליון בקובץ 
בקשה  שליחת  ע"י  דיגיטלי 

למייל המערכת:
tnuvot@macon.co.il


© כל הזכויות שמורות

 תנובות
שד<ה



] תוכן ענינים [
• גל<יון 184 | שבט - אדר תשפ"ו •

דבר העורך......................................................................................................................................ה

 מידע הלכתי - ראש המכון הגאון רבי שניאור ז. רווח שליט"א
 · מעבר לשנת מעשר שני · מעט מדיני הפרוטה שעליה אפשר לחלל

· ערך שווי הפרוטה נכון לימים אלו....................................................................................................ו

)גנוזות וכת"י(
רבינו שריה דבליצקי זצוק"ל - הפרשת תרומות ומעשרות..........................................................י

)הגות ומחשבה(
.......................יג הגאון רבי שלמה משה עמאר שליט"א - חיבוב הארץ ומצוותיה והחינוך לזה

 הגאון רבי שניאור ז. רווח שליט"א
................................................................טז בשנה הרביעית קודש הילולים, שאביו מקדישו לתורה

)מאמרים הלכתיים(
הגאון רבי שניאור ז. רווח שליט"א - בדין רבעי שנבלע בכלי אם אפשר לפדותו....................יח

רבי משה יהודה לנדאו שליט"א - גידולי בית במצוות התלויות בארץ.....................................ל

..................................................לז רבי ישראל אנקווה שליט"א - הפרשה בזה"ז מהרע על היפה

רבי אדיר כהן שליט"א - שיעור הפרשת חלה למעשה.............................................................לט

רבי דניאל רווח שליט"א - בירך על הענבים ולאחר מכן סחט יין............................................מא

)ביני עמודי(
הלכה למעשה - שו"ת מאת ראש המכון ורבני בית ההוראה שליט"א

שתילת עצי הדר שאין ידוע מקורם * צמח ופרי 'מורינגה' * הפרשה נכונה של מעשר שני/עני מפרי 
ה'אבוקדו' * הנוסח הנכון להפרשה בתקופת המעבר ממעשר עני למעשר שני * כסף מעשר ראשון 
* לעלות לתורה פעמיים * ברכת שהחיינו על לימון * כשרות עוף מזן 'אווז המצרי' * כשרות דג 

'מרלין' * כשרותם של תוספי מזון שונים * שום וסוכר בפדיון הבן * הרכבת עצי סרק

.........................................................................................................................................................מב

סקירת ספרים - שו"ת שש משזר חלק ד...................................................................................מח



מעלת ארץ ישראל
ארץ ישראל -ארץ ישראל - ידוע מעלתה כי רבה, כמבאר בזהר הקדוש )ח''ג דף עב( ובשאר 
בהיכלו.  ולבקר  ה'  בנעם  לחזות  אליו  יקריב  ה'  בו  יבחר  אשר  הקדש,  ספרי 
וצריך כל אדם שיהיו עיניו ולבו שם כל הימים,וצריך כל אדם שיהיו עיניו ולבו שם כל הימים, על דרך הכתוב )תהלים מב, 
א( "צמאה נפשי לאלהים לאל חי מתי אבא ואראה פני אלהים''. ובכן ישתדל 

בכל עז לקבע דירתו בארץ ישראל ... 

ועיקר הליכת ארץ ישראל היא לתקון הנפש, והרוח תשוב אל האלקים אשר 
והמנוחה מטרדות  כי קדשת המקום  יה,  והנשמה תהלל  כמו שנתנה,  נתנה 
יהיה,  קדוש  שם  לילך  שיזכה  מי  כן,  כי  הנה  זה.  לענין  גדול  סיוע  הוא  הזמן 
פרוש יהיה. ואף אם הרחיב ה' את גבולו, לא יתענג בדשן נפשו, רק חיי צער 
יחיה, ובדרכי התשובה יתנהג, ובכל דרכי החסידות. ומי שאינו בקי, ילך אצל 
חכם וילמדנו, ינחנו במעגלי צדק והיה צדק אזור מתניו, ויהא מצטמק ויפה לו, 
ויוציא מגופו ויכין לנפשו. ויזהר בכל עז לקים מצוות התלויות בארץ בכל ויזהר בכל עז לקים מצוות התלויות בארץ בכל 
נפשו ובכל מאדו, כי זה כל פרי ישיבת ארץ ישראל.נפשו ובכל מאדו, כי זה כל פרי ישיבת ארץ ישראל. וכבר אסף איש טהור 

הרב בעל ספר ''חרדים'' בסופו כל מצוות התלויות בארץ.

וידוע כי החוטא בארץ ישראל ענשו כפול מהחוטא בחוץ לארץ, כי היכל ה, 
הוא. על כן כל בעל נפש יחוס על נפשו, ולילה כיום יהיה דבק בה, ובתורתו, 
אל יתן דמי לו, וכפר עליו מאשר חטא על הנפש )במדבר ו, יא(  כל ימי חייו, כי 
''פרע''  גדל  יהיה  קדוש  רק  מאד,  הרחק  הבטלה  מן  ולהתרחק  לחננה,  עת 
חובת גברא כי רבה. הכלל הוא יום כפורים ממש יהיה להם כל הימים אשר 
הם חיים על האדמה, מורא שמים יהיה חופף עליהם, וגדול כחה של תפלה וגדול כחה של תפלה 
נוראות שמתפללים על  וכבר יש להם תפלות  נוראות שמתפללים על במקום ההוא ארץ חפץ,  וכבר יש להם תפלות  במקום ההוא ארץ חפץ, 
יתפלל על קרוביו לפי צחות  וכל אחד  חיים.  אנו  ומפיהם  הגולה,  בני  חיים.כל  אנו  ומפיהם  הגולה,  בני  כל 
גליות, ושיגאלנו האל יתברך  ויתפלל על בנין בית המקדש, על קבוץ  לשונו, 
בבית  וסמכתיה  תפלה,  סדרתי  עני  אני  )וכבר  אמן  בימינו  במהרה  שלמה  גאלה  שמו 
תפלותי(. וצריך היושב בארץ ישראל להיות שמח תדיר במצותו התדירה, וצריך היושב בארץ ישראל להיות שמח תדיר במצותו התדירה, 

וכל היסורין יקלו בעיניו באהבתו אותה:וכל היסורין יקלו בעיניו באהבתו אותה:

פלא יועץ )ערך 'ארץ ישראל', לרבי אליעזר פאפו זיע"א תקמ"ו - תקפ"ח(



ה

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




הרב מנחם דרורי

'אילן אילן במה אברכך'
ויושבי  יושבי אהלים  ובתנופת התחדשות לפני הקוראים הנכבדים, ת"ח  מגישים אנו בהתרגשות 
מדין, את הגיליון הדו חודשי של 'תנובות שדה', המכיל מאמרי הלכה ומחשבה מאת רבני ישראל 

שליט"א על מצוות התלויות בארץ וכשרות המזון.

בגליון זה היוצא לאור לקראת טו בשבט ראש השנה לפירות האילן, מתפרסמים מאמרים והלכות 
'גנוזות' זכינו גם הפעם להוות אכסניה לתורתו של הגאון  הקשורים לסדר זרעים, כאשר במדור 
על  ומחשבה' התחדשנו במאמרים מרתקים  'הגות  ובמדור  זצוק"ל,  דבילצקי  רבי שריה  המקובל 
חביבות החינוך למצוות התלויות בארץ ועל הרמז הנלמד מערלה על מנהג ישראל לגזוז את שערות 

הקטן בגיל 3. 

ב'מידע הלכתי' המתפרסם בראש גיליון זה, תקבלו מידע יקר ערך לגבי המעבר ממעשר עני למעשר 
לשינוי  לב  ועל שימת  שני,  לחילול מעשר  הנכון  האופן  על  בשווקים,  המצויה  התוצרת  לפי  שני 
התנודות החריפות בשווי הפרוטה, כאשר לאחרונה נערכו במכון ישיבות והתייעצויות ביחס לאופן 

הנכון ביותר לכתחילה עבור אלפי המנויים ב'בית המעשר'.

בפתח חודש שבט שבו חל ר"ה לאילנות, המסמל את התחדשות פנים האילן, שמחים אנו להיות 
אנשי בשורה לעולם התורה ולעם הספר, ממחלקת 'הוצאה לאור' שע"י המכון: בשמחה ובהתרגשות 
עלה ממכבש הדפוס הספר 'שש משזר - חלק ד' אשר התקבל במעמד 'לחיים' צנוע ונרגש באולם 
חזון למועד  ]עוד  'בית ההוראה'  הישיבות של המכון בהשתתפות כלל הרבנים מורי הצדק שע"י 
לסקור בעז"ה את הפעילות הברוכה והמסועפת לאורך כמעט כל שעות היממה, בפרט לאור תוספת 

חיזוק לאחרונה של מורי הוראה ת"ח מופלגים אשר הוסמכו ע"י מורינו הרב שליט"א[.

הספרים  ארון  במזרח  כבוד  של  מקום  תפסה  אשר  המבוקשת,  הספרים  לסדרת  מצטרף  זה  ספר 
התורני, ואשר נלמדים בעיון בבתי מדרשות ברחבי העולם היהודי, בזכות הלימוד העיוני והבהיר 
של הרב המחבר מורינו הרב שליט"א, בשילוב ידע ופרקטיקה מעשית. אשתף את הקוראים בשיתוף 
קטן: בזמן כתיבת שורות אלו נכנסתי לכולל אברכים חשוב בן מאות אברכים בעיר אלעד, כאשר 
קבוצת אברכים גדולה החזיקו בספר ובצילומים ממנו, ועמדו והתפלפלו בתשובה של הרב ]לגבי 
עושה עיסה ע"ד לחלק[. פירוט על הכרך החדש של 'שש משזר' במדור 'סקירת ספרים' בסוף 

גליון זה.

לסיום, נברך בברכת 'אילן אילן במה אברכך' את ה'מכון למצוות התלויות בארץ' והעומד בראשו 
איש חיל אשר רוח בו מורינו הגרש"ז רווח שליט"א. 'פירותיך מתוקים וצילך נאה ואמת המים 
עוברת תחתיך' בפעילות ענפה ומסועפת במחלקות השונות: מחלקת 'כשרות ופיקוח' השוקקת 
'בית המעשר' של אלפי מנויים מכל העדות והחוגים המוסיף והולך כאשר רבים  חיים ופעילות, 
מצטרפים מידי יום, 'בית הוראה' פעיל לקבלת קהל ומענה טלפוני כמעט כל שעות היממה ואף 
בדיגטל, מחלקת 'מחקר תורני' המעסיקה חוקרים ת"ח הבקיאים בעולם המעשה, מחלקת 'הוצאה 
לאור' חדשנית לספרים וחומרי הסברה, 'מעבדת מחקר' משוכללת ומאובזרת לבדיקת חרקים אשר 

קנתה מקום של כבוד בזכות שילוב ידע ופרקטיקה, ועוד ועוד.

'יה"ר שכל נטיעות שנוטעים ממך יהיו כמותך' להמשיך במלאכת שמים להנגיש ולהאהיב על בני 
התורה ועל העם שבשדות את התורה בכלל ותורת ארץ ישראל בפרט.

בברכה, העורך

• ד+בר העור+ך •



ו

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

הגאון רבי שניאור ז. רווח שליט"א

 רב קהיל_ת 'משכן התורה' אל_עד
וראש 'המכון ל_מצוות התל_ויות בארץ'

· מעבר לשנת מעשר שני

· מעט מדיני הפרוטה שעליה אפשר לחלל

· ערך שווי הפרוטה נכון לימים אלו

המעבר בפירות האילן לשנת מעשר שני
א שלו 	. השלב  את  פרי שעבר  כל  זה  מתאריך  והחל  לאילנות.  השנה  ראש  בשבט  טו 

למעשרות, יש להפריש ממנו מעשר שני.

ב השלב הקובע איננו אחיד בכל סוגי האילנות, כאשר להוציא את האתרוג, שאר פירות 	.
לעונת  היבולים  מגיעים  כאשר  והיינו  'חנטה',  שלב  לפי  המעשר  לשנת  משתייכים  האילן 

המעשרות, שהוא שליש בישולם, ולכן: אם הפירות חנטו, דהיינו שהגיעו לשליש בישול, לפני 

טו בשבט, הם משתייכים לשנה הקודמת, ואם חנטו אחר טו בשבט, הם משתייכים לשנה החדשה.

ג לכן יש להבחין בפירות האילן בין פירות חורף ואביב כגון האבוקדו שגם בהמשך השנה ימשיכו 	.

לעשר ממנו מעשר עני, לבין פירות הקיץ שבדרך כלל יביאו פירות הקיץ שליש לאחר טו בשבט, 

ולכן יפרישו מהם מעשר שני. וזה כולל בדרך גם את זני האפרסק שמקדימים לבוא ]להוציא 

בשנים מיוחדות או את הגדל בעציצים ניידים בבתי קירור[, שמגיעים לשליש בישול לאחר טו 

בשבט. פרי השסק בדרך כלל מגיע לשליש לאחר טו בשבט, אולם יתכן וכמות מועטה תגיע 

לשליש בישול קודם טו בשבט. ולכן הקונה שסק בתחילת העונה )לערך עד חודש ניסן בשנות המעבר(, 

יתכן שיש ספק לאיזו שנת מעשר שייכים, ולכן בשנים שאין מעשרותיהן שוות, יעשר מהן שני 

עישורים מספק, אם לא שברור לו אחרת. 

ד פירות שמצויים כל השנה, מקירור או אחסון - כגון האגסים והתפוחים ]להוציא תפוח ענה 	.
שהוא משיווק טרי בלבד[, שנמצאים בשוק בחורף ובתחילת הקיץ הם מקירור מהשנה הקודמת. 

מהן  מעשר  הבא,  הקיץ  לתחילת  עד  מהקיץ  החל  שישווקו  החדשים  והתפוחים  האגסים  וכל 

כמעשר השנה. ומ"מ בתחילת הקטיף החדש עדיין משווקים פירות מקירור ומעורבים עם פירות 

חדשים. וע"כ בכל מקרה של ספק יעשר שני עישורים. תקלות מחמת איחסון קיימות באגוזי 

פקאן, שקדים וכיו"ב, ויש לברר בכל מקרה. ואם א"א לברר יעשר שני עישורים מספק. 

ה אתרוג - ראש השנה שלו הוא טו בשבט כשאר אילנות, אולם השלב הקובע את השתייכותו לשנת 	.

המעשר הוא הלקיטה כשאר ירקות, ולא חנטה כשאר פירות, וזאת מחמת שבתכונותיו הוא דומה 

לירק, כיון שצורך הרבה מים, לכן אם נלקט האתרוג קודם טו בשבט הוא שייך לשנה הקודמת, 

ואם נלקט לאחר טו בשבט הוא שייך לשנה החדשה, למרות שנגמר בישולו בשנה הקודמת.

ו פירות הדר כגון לימונים, תפוזים ועוד, ראש השנה שלהם הוא כשאר אילנות, בטו בשבט. ואילו 	.

לגבי השלב הקובע את שנת המעשר, יש מי שכתב להסתפק אם דינם כאתרוג שהולכים אחר 

הלקיטה כירק, כיון שהם דומים בתכונותיהם, או אחר החנטה כבשאר אילנות. ויש מי שכתב 

שיותר  והגם  הדר,  פירות  ולא שאר  הלקיטה,  הוא  שונה שהקובע  האתרוג  בפשיטות שדווקא 

• מידע הלכת+י •



+תכלע הדימ • אפשר לחלל הפרוטה שעליה מעט מדיני	

ז

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




נראה להלכה כדעה אחרונה, מכל מקום טוב וראוי להפריש גם מעשר שני ולפדותו בלא ברכה, 
וגם מעשר עני.

ז חרוב - ראש השנה שלו הוא טו בשבט כשאר אילנות, אולם השלב הקובע את השתייכותו לשנת 	.
המעשר הוא הלקיטה. אולם כתב הרמב"ם שדין זה אינו אלא בחרובי צלמונה שאינם ראויים 
למאכל רוב בני אדם, ואף שחשב עליהם לאכילה אינם חייבים במעשרות אלא מדברי סופרים, 

ולכן הולכים בהם אחר לקיטה, אבל שאר חרובים הם כשאר פירות האילן. 

ח אסור להפריש מפירות של שנה אחת על פירות של שנה אחרת ]כמבואר לעיל לפי סוגי היבולים 	.
השונים[, אף אם שתי השנים הן אותו סוג של מעשר, שנאמר )דברים פי"ד פס' כב(: היוצא השדה 

שנה שנה ואם הפריש, לא חלה ההפרשה. 

מעט מדיני הפרוטה שעליה אפשר לחלל
א מטבע שפודה בו, צריך שיהיה ברשותו ומצוי לו לקחתו, שנאמר 'וצרת הכסף בידך'. אבל אין 	.

צריך להיות תחת ידו ממש, אלא אפילו הוא במדינה אחרת, כל שיודע היכן הוא, ויכול להגיע 
אליו, נחשב ברשותו, ויכול לפדות בו.

ב פרי של מעשר שני שאין בשוויו פרוטה נחלקו הראשונים אם חייב בפדיון. ואם חייב בפדיון 	.
אם אפשר לפדותו על מטבע או שאי אפשר לפדותו על מטבע, כיון שפחות מפרוטה לא נתפס 
פדיונו אף שהמטבע שוה פרוטה, אלא יפדהו על מטבע שכבר יש בו קדושת מע"ש ]או נטע 
כדעה  ישראל  בארץ  המנהג  ונתפשט  הראשונות'[.  'מעות  הגמ'  ]ובלשון  קודם  מחילול  רבעי[ 
אחרונה לפדות על מטבע שיש בה מפדיון קודם בשווה פרוטה. ובשעת החילול יאמר 'ומחולל 

בשוויו על המטבע'. 

ג מכל מקום בדיעבד אם פדה מעשר שני שאין בו שוה פרוטה על מטבע חדש, הפדיון נתפס. 	.

ד עוד פשט המנהג שהפדיון הראשון על המטבע יהיה מפירות שדרגת החיוב שלהם היא גבוהה 	.
יקפידו  עוד להדר  והרוצים  נמוכה,  חיובם  מיבולים שדרגת  גם  יוכלו לפדות  יותר, שבהמשך 

שבפדיון הראשון יהיה המעשר שוה ד פרוטות ויפדוהו על ד פרוטות שבמטבע. 

ה הרוצה לייחד מטבע לחילולי מעשר שני, נכון שיפדה בתחילה על המטבע פירות ששווים פרוטה 	.
שהם בדרגת החיוב הגבוהה ביותר, והנכון יותר שיהיה מפדיון כרם רבעי, ואם אין בידו שיהיה 
של נטע רבעי, שהם לרוב ככל הדיעות נוהג בזמן הזה מן התורה. להבדיל ממעשר שני שנוהג 
את  לחלל  וטוב  חמורה".  "פרוטה  נקראת  שבמטבע  הזו  הפרוטה  הדיעות,  ככל  לרוב  מדרבנן 
החילול החמור בשיעור של כמה פרוטות, שמא יעלה מחיר הפרוטה. ולאחר מכן יכול לחלל על 

מטבע זה כל מעשר שני, גם אם שוויו פחות מפרוטה.

ו ולא אבד, אף 	. יכול לפדות בחזקת שהמטבע עדיין קיים  לו מטבע לפדות בו מע"ש,  מי שיש 
שאינו לפניו. אמנם אם לאחר זמן לא נמצא המטבע, ואינו יודע מתי אבד, עליו לחשוש על כל 

הפדיונות שנעשו מאז שראה את המטבע בפעם האחרונה.

ז מי שכבר חילל על המטבע כמספר הפרוטות שבו, והתמלא כל סכום הפרוטות שבמטבע, יכול 	.
בו, כדלעיל[ על פרוטה במטבע קטן אחר  ]חוץ מפרוטה חמורה שיש  בזה"ז לחלל את המטבע 
]ויאמר: "פרוטה חמורה של מעשר שני שבמטבע זו תישאר מעשר שני, והמותר יהא מחולל על 
מטבע זו"[, ושוב חוזר ומחלל פירות מעשר שני על המטבע הגדול כפי מספר הפרוטות שבו ]חוץ 
מפרוטה חמורה שהיא כבר קדושה, שאותה מחלל רק בזמן הביעור בערב שביעי של פסח בשנה 
וכיו"ב. וראוי שיאמר  הרביעית והשביעית[. ואת המטבע הקטן ישמיד ע"י שישליך לים הגדול 



תומתכהי והחריפות בשו טה והתנודותופרהוי וש • +תכלע הדימ

ח

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

שמחלל כל דרגת חיוב על פרוטה נפרדת במטבע הקטן. ומ"מ לא יחלל מטבע על מטבע אחר 
השווה לגמרי לאותו מטבע, כגון שמחלל מטבע של שקל על פרוטה בשקל אחר. 

ח נחלקו הפוסקים אם צריך להוסיף חומש בשעת הפדיון בזמן הזה. ולדעות שאין מוסיפים בזה"ז, 	.
יהיה אסור להתפיס את החומש בתוך הפרוטה כיון שנמצא ששאר הקדושה תיתפס בפרוטה חסר 
רבע, ואי אפשר להתפיס על פחות מפרוטה. ומכל מקום מנהג ארץ ישראל לפדות את קדושת 
הרבעי כולל החומש ולהתפיס הכל על פרוטה אחת, אלא שמהיות טוב ראוי להתפיס על 'פרוטה 
ורבע' שבזה יוצא ידי חובת כולם, וגם מונע חשש שמא החילול המסויים פטור מחומש וכגון 
פירות של אשה שהיא פטורה מחומש, ואם בכל אופן תתפיס את החומש נמצא שאין חל הפדיון 

כלל. וכל שמייחד לחומש מקום בפני עצמו, הוציא את עצמו מכל חשש.

ט יכול אדם לחלל את קדושת פירות המעשר שני שלו על מטבע השייך לאחרים כל שנתן לו בעל 	.
המטבע את רשותו לכך. ומכל מקום, טוב שבעל המטבע יפרש שהוא עושה אותו שליח להתפיס 
את קדושת המעשר שני ]של בעל הפירות[ על המטבע שלו. הרשות לחלל על המטבע מועילה 
גם אם החילול יהיה לאחר זמן, ואפילו אם בשעה שהרשה עדיין לא היו הפירות בעולם, אלא 
רק המטבע. ויש מי שאומר שראוי לכתחילה למנות את השליח בכתב, שבאופן זה י"ס שמועילה 

השליחות גם בדבר שלא בא לעולם. 

י מאחר שישנם פרטים שונים לגבי פדיון המעשר, כאמור לעיל, וגם הבקיאים בהלכות מתקשים 	.
לעתים בפן המעשי ]כגון - לארגן מטבע שבה פרוטה חמורה בדרגת החיוב הגבוהה, וכן לשמור 
אותה, ולזכור לרוקן את המטבע מקדושתה כדי שיהיה ניתן לחזור ולפדות בה, וכן יש לשים 
לב לשווי הפרוטה המשתנה, וביעור מטבעות המעשר בזמן הביעור[, מחמת זה ומחמת הסיוע 
לצרכנים לבצע הסכם עם לוי ועם עני שחייבים ליתן להם גם בזמן זה, הוקם 'בית המעשר' שע"י 
'המכון למצוות התלויות בארץ', שמטרתו לאפשר בנקל ובביטחה את פדיון מע"ש ונטע רבעי 
בכל עת ]ובנוסף, נתינת מעשר ראשון ועני כמצוותו[. הפדיון הוא על דרך שליחות של בעל 
המטבע, שהוא "המכון", אשר ממנה מידי יום את המנויים כשליחים. וכאמור בסעיף הקודם. 
'בית המעשר' מייחד מעות שבהם נתפסה כבר פרוטה חמורה. המטבעות מסודרות וממוספרות. 
יש מקום מוגדר במטבעות להתפיס את  מנוי  "בית המעשר". לכל  הוא שליח של  כל מפריש 
הפדיון. השליח אינו זוכה במטבע, ועל כן אינו צריך להפריש חומש. בדרך זו חל פדיון המעשר 

באופן היותר מהודר.

שווי הפרוטה והתנודות החריפות בשווי המתכות
א ערך שווי פרוטה משתנה לפי שווי מתכת כסף בשווקים, והתנודות לפעמים חריפות ביותר. די 	.

לציין שבמרחק של שנתיים, כאשר אז היה אפשר לחלל 11 פעמים על מטבע של 1 ₪ והיום 
שהפרוטה היא 29.5 אגורות - נכון להיום כה טבת, אפשר לחלל לכל היותר 3 פעמים ]בימים 
האחרונים סידרנו את המטבעות של סניף ארצות הברית, וראינו שם, שאם בזמן ההקמה שלו 
 62 1 דולר. ולפני חמש שנים ירד מעט ל  71 פעמים על מטבע  לפני עשור היה אפשר לחלל 
במטבע של 1 דולר. נכון להיום ניתן לחלל 11 פעמים על מטבע של 1 דולר[. וזו קפיצה גדולה 

מאד וחריגה בבת אחת, שהחלה בשנה החולפת.

ב על מנת לדעת כיצד בודקים שיעור פרוטה בימינו מהו, אז הנה הרגילות בימינו לשערו בחלק 	.
אחד מארבעים של גרם כסף טהור. וראה בשו"ע )בסי' רצד ס"ו, ובסי' שלא סע' קלד( שביאר כמה היא 
הפרוטה. וראה בחוברת קול סיני )גליון מס' 72 עמ' 13 הערה 21( מה שכתב מרן הראש"ל זצוק"ל כיצד 
לחשב את שווי הפרוטה, ושלא כפי שכתב הרב נהר מצרים, ע"ש. ובספר קצירת השדה )ח"ב פי"ח 



+תכלע הדימ • תומתכהי והחריפות בשו טה והתנודותופרהוי וש	

ט

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




הערה 19( כתבתי שלמעשה הנכון הוא לחשב שהמעה היא רביע דרהם, ומשקלה 0.8 גרם, ופרוטה 

שהיא 1/32 ממעה משקלה 1/40 גרם. שער הכסף המתפרסם כיום בשווקים הבינלאומיים נערך 
לפי מחיר האונקיה שמשקלה הוא 31.1035 גרם, כך שהרוצה לדעת שווי גרם כסף עליו לברר את 
מחיר האונקיה באותו זמן. וכדוגמא נכון ליום זה ]כה טבת תשפ"ו שעה 12:00[ מחיר אונקיית 
כסף היא 284.77 ₪. לאחר הוספת 10% מחיר לסיטונאי, ו 18% מע"מ לצרכן, מחיר האונקייה 
היא: 369.6 ₪ לאונקייה. כאשר אם נחלק ל- 31.1035 נקבל שהמחיר לגרם: 11.88 ₪. וממילא 

שיעור הפרוטה יתקבל לאחר שנחלק הגרם ל-40 ונקבל את הסכום של 0.297 לכל פרוטה. 

ג נמצאת למד מן האמור שבמטבע של 1 ₪ יש עד 3 חילולים בלבד. ואם התפיס בפעם הראשונה 	.
פרוטה חמורה, לא נותר יותר מפעמיים, ואם הידר והתפיס סכום גבוה יותר, מפני חשש עליית 
המחירים, יתכן שלא נותר כי אם פעם אחת. ולאידך גיסא, רבים שהכינו פרוטה חמורה כפול 
ממה שהיה בעבר והתפיסו כ 20 אג' או 25 אג', זה הפך כבר ללא רלוונטי. ]בבית המעשר יש 
קבוצה מיוחדת של מאות מטבעות, שם הפרוטה החמורה הוא בשיעור גבוה מחילול מעשר שני 
של יין לא של לקוח, להבטיח שלכל המנויים, תהיה פרוטה חמורה כדבעי, ובמטבעות האחרות 

תפוסה פרוטה חמורה מחילול רבעי[.

 בברכת התורה
שניאור ז. רווח



י

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

רבינו שריה דבליצקי זצוק"ל

כתב ידא

בדין ספק טבל בחו"ל מפירות שבאו מאר"י
בס"ד יום ג' שלח תשמ"ו 

 לכבוד ידידי היקר יר"א מרבים
הרב ר' יעקב דרדק שליט"א. 

שלו' וברכה וכטו"ס. 

בתשובה על מכתבו החשוב מלפני כמה חדשים. 

א. בענין תרו"מ, כל סוגי פירות וירקות שיש לחשוש שהם מארץ ישראל, בין מז' מינים ובין שאינם 
מז' מינים, וכן כל תערובת שיש לחשוש שיש בהם מיבול הארץ כגון כל מיני מיצים וכדומה, חייבים 

בתרומות ומעשרות גם בחוץ לארץ ובלי ברכה.

ב. תערובת המיצים הנ"ל אפשר בהחלט לעשר וחושבים כאילו הכל חייב במעשר. 

ג. אי אפשר לתת לכל אחד נוסח של מעשר והקצבת פרוטות וכו' כי רובם אין להם מושג בזה בפרט 
בחו"ל. משום זה אני מציע כך: אצל כת"ר יהיה מונח בכתב נוסח מפורט שהנני מצרף בזה, וכבודו 
ידפיס לזיכוי הרבים הרבה פתקאות שבהם יהיה כתוב "אזהרה לעשר כל מינים שיש בהם חשש שהם 

מתוצרת הארץ". 

לוקחים חתיכה שהיא מעט יותר מאחד ממאה מהכל או מעט משקה שהוא יותר מעט מאחד ממאה 
"כל  ואומר:  קטנה,  בכוסית  המשקה  או  בצד  שמים  גרם(.   12 לפחות  לוקחים  תפוחים  מקילו  )דהיינו  מהכל, 
ההפרשות וחילול מעשר שני וחילול נטע רבעי יחולו כמו שכתוב בנוסח שברשות הרב דרדק, כדת". 

אם כבודו בעצמו, לעצמו אומר יאמר בנוסח שברשותי כדת. אפשר לומר זה גם באנגלית. 

את החלק שהפרישו עוטפים בנייר או שקית ניילון וישים באשפה ואת המעט משקה שופכים בכיור. 

בשבת ויום טוב אסור לעשר )עד כאן להדפיס בפתקאות(. 

אצל כת"ר יהיו מונחים גם כן צרור מטבעות זה על גב זה וידביק עליהם פתקאות מספרים 1,2,3 וכו'. 

ויאמר פעם לתמיד: "אני מתנה שכל המעשר שני והנטע רבעי שיתחלל על מטבעות אלו יתחלל כפי 
הסדר, מקודם מטבע 1 אח"כ מטבע 2 עד שיתמלאו כל המטבעות כפי סידורן המספרים. ואני נותן 

לכל מי שירצה רשות לחלל על מטבעות אלו". 

המטבעות האלו יהיו המטבעות הכי גדולות ממתכת היוצאות בארה"ב ואפשר לחלל על כל מטבע 
כשיעור שעולה גרם אחד כסף, 40 פעם. 

על המטבעות האלה יחללו כל אלה שיהיה להם הנוסח המקוצר וכבודו ישים מטבעות )ממוספרות כנ"ל( 
כפי שיעור שישער שאנשים יחללו )דהיינו בשבוע אחד בערך 1000 איש כל אחד בערך פעמיים בשבוע = 2000 פעם(. 

כל ערב שבת כבודו יאמר כך, יקח בידו לרגע מטבע )לא מחופן המטבעות הנ"ל( ויאמר: כל המעשר שני 
שיש בכל המטבעות שיחדתי לחילול מעשר שני ונטע רבעי חוץ מפרוטה אחת של מעשר שני הכי 

א. מתוך מכתבים ותשובות שהשיב רבינו זצוק"ל, ונסדרו על ידו. נמסר לנו ע"י בני המשפחה, זכות הרבים תעמוד 
להם להצליח בכל מעשה ידיהם.

• גנוזות וכת"י •



כת"יות וזוגנ • עשר בערב שבתמבדיני תנאי ל	

יא

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




חמורה שבכל מטבע ומטבע הרי הוא מחולל הוא וחומשו על פרוטה ורביע שבמטבע שבידי. 

כל הנטע רבעי שיש בכל המטבעות שייחדתי לחילול מעשר שני ונטע רבעי חוץ מפרוטה אחת של 
ורביע שניה  וחומשו על פרוטה  ומטבע הרי הוא מחולל הוא  נטע רבעי הכי חמורה שבכל מטבע 

שבמטבע שבידי. 

כל המעשר שני שיש במטבע שבידי מחולל הוא וחומשו על פרוטה ורביע במטבע שייחדתי לחילול 
מעשר שני ונטע רבעי. כל הנטע רבעי שיש במטבע שבידי מחולל הוא וחומשו על פרוטה ורביע 

במטבע שיחדתי לחלול מע"ש ונטע רבעי. והמטבע שבידו יצא לחולין. וכן יעשה כל ערב שבת. 

על ידי פעולה זאת, חילל כל המע"ש ונטע רבעי שבכל המטבעות על שתי פרוטות במטבע שבידו, 
ומיד בחזרה, מחלל שתי פרוטות אלו על שתי פרוטות במטבע שייחד לחילולים הנ"ל. 

נוסח הפרשת תרומות ומעשרות שיהיה מונח אצל כבודו: 

אני רוצה שהכל יתפרש על צד היותר טוב כפי תורה"ק. מה שיש כאן יותר מאחד ממאה בצד צפונו 
הרי הוא תרומה גדולה כל מין על מינו, אחד ממאה הנשאר ועוד תשעה חלקים כמותו בצד צפון 
של השיריים כל מין על מינו הרי הוא מעשר ראשון. אותו אחד ממאה שעשיתיו מעשר ראשון עשוי 
תרומת מעשר כל מין על מינו. מעשר שני בדרומו כל מין על מינו, ומחולל הוא וחומשו על פרוטה 
ורביע במטבע שייחד הרב דרדק לחילול מעשר שני. אם יש במעשר השני כמה דרגות חיוב הרי כל 
דרגת חיוב תהיה מחוללת היא וחומשה בנפרד על פרוטה ורביע במטבע שייחד הרב דרדק לחילול 

מעשר שני. אם אינו שווה פרוטה הרי הוא מחולל הוא וחומשו בשוויו. 

אם צריך מעשר עני הרי מעשר עני בדרומו כל מין על מינו. אם המצרכים הם נטע רבעי הרי הם 
מחוללים הם וחומשם על פרוטה ורביע במטבע שייחד הרב דרדק לחילול מעשר שני ונטע רבעי. אם 

אין בהם שווה פרוטה הרי הם מחוללים הם וחומשם בשוויים.

 יד"ע דור"ש וטובתו כל הימים
ש. דבליצקי

••

בדיני תנאי למעשר בערב שבת
ב' ואתחנן תשנ"ט

שלו' וברכה.

א. אינני עושה תנאי לעשר כל ער"ש, רק בערב שבת שלמחר אולי אלך לאיזה שמחה.

ב. אפשר במשך כל היום להתנות, ולענין אחר שקיבל שבת או בבין השמשות צריך בירור מיוחד, 
ואכמ"ל. ]א"ה, עיין לעיל בקיצור דיני תרו"מ פ"ה סע' ג' וט"ו[.

ג. אני עושה התנאי בערב רה"ש אחר התרת נדרים וסומך עליו רק אם לא עשיתי תנאי מער"ש, 
והוצרך לי לעשר בשבת וכמובן רק דברים שהם ספק טבל קרובים לדמאי מכיון שלא היו ברשותי 
בשעת עשיית התנאי בער"ה, וז"ל הלק"ט ח"א סי' פ"ח: שאלה, הא דתנן דמאי פ"ז האומר מער"ש 
מה שאני עתיד להפריש למחר וכו' אם יועיל תנאי זה מתחילת השנה, תשובה, כל מה שמתנה האדם 

ועומד על דעתו אפילו ממאה שנה תנאו קיים, ע"כ.

ד. נוסח שלי של ער"ה, יותר מאחד ממאה ממה שאני עתיד להפריש בכל השבתות וימים טובים של 
שנת .... בצד צפונו הרי הוא וכו'.



רים אותםשרים ולא מעחאמנות שמקבלים מ חולחים משלושבנידון ש • כת"יות וזוגנ

יב

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

ואני מוסיף בסוף "וחתיכה קטנה שאפריש מכל מאפה החייב בחלה הרי זה יהיה חלה", עיין קיצור 
שלחן ערוך סי' ל"ה בלחם הפנים שם. 

ה. אין לסמוך על התנאי של ער"ש או של ער"ה כשבידו לעשר מער"ש, רק כשאין בידו או שהוא 
צריך עבור לחם משנה שישאר שלם.

יד"ע שריה דבליצקי

בנידון ששולחים משלוח מנות שמקבלים מאחרים ולא מעשרים אותם
ד' שמיני תשל"ו

הנה בפורים מצוי מאד ששולחים משל"מ מה שקיבלו מקודם מאחרים ולא נוהגים לעשר את זה לפני 
המשלוח ששולחים הלאה כי אי אפשר לעשר עוגה יחידית או בקבוק של יין או יי"ש או שוקולדה 
ולשלוח  שימורים  קופסאות  לפתוח  אפשר  שאי  כ"ש  וחסר,  חתוך  אח"כ  זה  את  ולשלוח  וכדומה 
אח"כ, ורק נוהגים המדקדקים לצרף פתקא או לרשום על גבי המשלוח, שהם לא עישרו את זה, או 
שאומרים לשליח למסור כן למי שנשלח אליו, שהם לא עישרו את זה. ולכאורה כל זה הוא נגד הדין 
המפורש הנפסק ביור"ד סי' של"א סע' קי"ז דאסור לשלוח טבל אפי' חבר לחבר. והוא משנה בדמאי 
פרק ג' משנה ג' ששם איתא כן ושרבי יוסי מתיר בודאי ובלבד שיודיענו, ור"ל דבדמאי גם לר"י אין 
לסמוך על ההודעה, ובטבל ודאי לרבנן אין לסמוך על ההודעה ולר"י יש לסמוך. ודוחק גדול לומר 
שסומכים שספק מעושר שבידנו יש לו דין וודאי וסומכים על דעת רבי יוסי במקום הדחק, דהרי 

נפסקה ההלכה כרבנן.

איתא  דשם  ההודעה,  על  לסמוך  למנהג  סמך  למצוא  שפיר  יש  שם  בירושלמי  העיון  אחר  אמנם 
בירושלמי והובא בביאור הגר"א בשו"ע כאן במקומו דרבי יוסי ברבי שלח לרשב"ג אתרוג ולמד 
ממנו ר"י ברבי שהאתרוג הוא ודאי והוא בלתי מעושר ושלא היה לרשב"ג אתרוג אחר באותה שעה 
דאילו היה בידו אתרוג אחר באותה שעה היה מעשר על זה, אך מכיון שלא היה לו והוא חשש להא 
דבר קפרא שאין דרך בני אדם להיות משלחין לחבריהם דברים חסרים, משום הכי שלח לו בלתי 
מעושר ונתן לו להבין שזה אינו מעושר ושזה עשה גם אליבא דרבנן, דאילו לר' יוסי בלאו הכי מותר 
לשלוח טבל ודאי בהודעה, והובא הירושלמי הזה בביאור הגר"א כאן בשו"ע במקומו. למדנו מזה, 
שיש הלכה שהיא מהלכות דרך ארץ שאין משלחין לאדם אחר דברים חסרים, וממילא כשאי אפשר 
לעשר הדבר מדרוצה לשולחו מותר אז לשלוח גם אליבא דרבנן בהודעה בעלמא. אלא דיש לחקור 
אם הדבר מותר אז אליבא דרבנן דוקא בודאי אבל בדמאי דקילא לא הקילו בהודעה גם לא משום 
דבר קפרא, ולפי זה לא פליגי ר"י ורבנן במשנה אלא רק במקום שאפשר אך במקום שאי אפשר 
ודהיינו משום דינא דבר קפרא מודו חכמים לר' יוסי אך אין מקילים יותר ממנו, ולפי"ז אם ניתן 
לספק מעושר שלנו דין דמאי שוב יהיה אסור, או שנאמר דמשום הא דבר קפרא מקילים חכמים 
גם בדמאי בהודעה וגם רבי יוסי לא יחלוק על זה. ונראה דעכ"פ לחכמים כן הוא מדסוף סוף אין 
לחכמים חילוק בזה בין וודאי לדמאי ובשניהם לא סגי בעלמא בהודעה ואם הקילו כן משום הא דבר 

קפרא הקילו בשניהם.

ולפי זה בין שניתן לספק טבל שלנו דין דמאי או ספק ודאי מ"מ בכל אופן שעל ידי המעשר יפגעו 
בדינא דבר קפרא מותר לשלוח את זה בלתי מעושר בצירוף הודעה, ועיין בטור אור"ח סי' קצ"ט 
ובסמ"ג מ"ע כ"ז אי סמכינן לעשות עובדא כמעשה רב דירושלמי במקום שחולק על הבבלי, וכאן 
הרי אין הירושלמי חולק כלל על הבבלי, ופשוט. ועיין מה שכתבתי בזה בספה"ק פורים משולש ע' 
מ"ו ]בנמ"ח פ"ב מו"ה כ"ח עמ' מד[. אבל עכ"פ צריך לדעת כי כל דברנו הוא דוקא בשולח לאיש 

שיודע בו שאם יודיעוהו הוא יעשר אבל בלאו הכי לא.



יג

שבט -


דא 
תשפ"ו ר


 מורינו

הגאון רבי שלמה משה עמאר שליט"א

הראשון לציון

חיבוב הארץ ומצוותיה והחינוך לזה
וכי תבואו אל הארץ, ונטעתם כל עץ מאכל, וערלתם ערלתו את פריו, שלש שנים יהיה לכם 
ערלים לא יאכל. ובשנה הרביעית יהיה כל פריו קדש הילולים לה'. ובשנה החמישית תאכלו את 

פריו, להוסיף לכם תבואתו, אני ה' א-ל-היכם. )י"ט, כ"ג, כ"ה(.

וכתב באוה"ח הקדוש, שכאן נצטוינו שלש מצות, א' ביאת הארץ, ב' לנטוע כל עץ מאכל לשבח 
וכי תבואו אל הארץ שלא תהיה הכונה  ירמוז  ג' לנהוג שני ערלה. עו"כ בזוה"ל: עוד  הארץ, 
לתאבון המורגשות אלא תהיה כונת הביאה אל הארץ לחיבוב ולחשק הארץ הקדושה אשר בחר 
ה' בה הר ה' שמה, ואמר כי אין כונת דיבור זה להחליט המניעה מהשתדל בישוב הארץ, אלא 
ונטעתם וגו', הא למדת שמה שהתנה במאמר אל הארץ הוא בבחינת תכלית המחשבה שתהיה 

למעלת הארץ במושכלות, ולא להנאת הגוף. עכ"ל.

האדם  ללב  קרובה  שהיא  החומרית  ההנאה  אל  להביט  שלא  זאת  חשובה  מעלה  להשיג  וכדי 
ולרצונותיו הטבעיים, אלא להתעלות למעלה גבוהה, ולשים מגמתו ולרכז כונתו אל הצד הרוחני 
שהיא קדושת הארץ, ולזכות בקיומם של המצות התלויות בארץ, שאין להם מקום לקיימם אלא 
בא"י בלבד, לזה צריך הכנה דרבה, עם לימוד ורוב ההתבוננות, ולהיות שליט על רצונותיו, עד 

שלבו יהיה ברשותו, כפוף ונכנע למוחו והבנתו, כולי האי ואולי.

או יש עוד דרך אחרת, והיא נוחה ליכבש ביד כל אדם, והיא התמימות שכל המתהלך בדרכי 
אבותיו בתמימות, ולא שם לבו אל חידושי העולם והבליו, אלא הולך בעקבות אבותינו ורבותינו 
מתהלכים  אם  לנו  ודי  והבינו,  ראו  שהם  קדמונינו  כלפי  ובהתבטלות  וקומה  ראש  בכפיפות 
בעקבותיהם, )בבחינת אם לא תדעי לך היפה בנשים, צאי לך בעקבי הצאן, ורעי את גדיותיך, ודרשו בגמ' כתובות ס"ז 
ע"א אל תקרי גדיותיך אלא גויותיך(. ודרך זה היא כבושה שכבר כבשוה קדמונינו, והיא בטחוה באמת 

ובתמים שכל ההולך בעקבות הזקנים מובטח הוא, שלא יכשל ולא יבוש ח"ו.

והואיל ודורות רבים ציפו וקוו בכליון עינים לחזות בנועם ה' בציון ברחמים, והציפיה היתה כל 
כך חזקה שלא פסקה מהם מעולם, והיו אסורים וכלואים בתקותם, באופן חזק מכל צד ופינה, 
עד שלא נתנו דעתם ומחשבתם לשום פניה זרה, ולא לשום הנאה כלל וכלל, רק לחזות בנועם 
ה', כי רצו עבדיך את אבניה ואת עפרה יחוננו )תהלים ק"ב, ט"ו(, ולהם היה קל ליחד לבם בצפיה 

לארץ ישראל רק אל ה' ולתורתו ואל קדושתו.

ובעיני ראיתי כל זה אחת אל אחת בעלותנו ארצה בשנת התשכ"ב ממרוקו, ונער הייתי למטה 
מגיל י"ד שנים, ועיני ראו ולא זר באיזו דבקות עלו ובאו ציון בהתרגשות עמוקה וקדושה, אחר 
ציפיה של דורות על גבי דורות. ציפיה שלא פסקה מעולם אלא דור לדור מסר אותה ציפיה 
בכל עוצמתה והדור הבא המשיך לצפות באותה מתכונת ובאותה התרגשות וכך העבירו לדור 
שאחריהם, ומעולם לא שאל אדם איפה נגור ומה נאכל, ואיפה ואיך נחיה, אלא קיימו בנפשם 
את הפסוק בתהלים )נ"ה, כ"ג(, השלך על ה' יהבך והוא יכלכלך, שממש השליכו עצמם אל תוך 
ידיו של קודשא בריך הוא, בלי שום חשבון ובלי הגיון, השלכה ממש, וגם כשהגיעו לארץ רובם 
ובמזמור לתודה,  ומה שנתנו להם קיבלו באהבה  ביטחון בה' בשלמות,  הלכו בתמימות מתוך 
גם אם זה היה מועט ובתנאים לא פשוטים, ואין טענות ואין מענות, אלא כל מה שקיבלו היו 

• הגות ומחשבה •



תיה והחינוך לזהוחיבוב הארץ ומצו • המחשבו תגוה

יד

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

מודים ומהללים לה' גואלם, ומודים לשולחיו שהביא להם, כי לא היתה להם שום ציפייה ולא 
קיוו לשום הנאה כלל וכלל, כי אם להגיע ארצה ולחונן עפרה, ולנשום אוירא דארץ ישראל.

ובכל  בזקנים  אי אפשר לתאר את ההתרגשות שאחזה  וכבר באניה ממרוקו למרסיי שבצרפת 
המבוגרים, והיו אומרים ושונים בלי הרף שאנחנו בדרך לארץ ישראל. במחנה ארינס במרסיי 
השמחה היתה גדולה ועצומה, וההתרגשות לא ידעה גבול, וכל יום וכל שעה שם היו חג גדול, 
השמחה  את  לתאר  וקשה  לארץ  טסנו  ומשם  ישראל,  לארץ  מתקרבים  שאנו  העובדא  מעצם 
ורובם  נשכחים,  שלא  מחזות  היו  הלילה,  בחצות  בלוד  כשנחתנו  ומיד  טיסה,  באותה  ששררה 
בכו בכי גדול של גילה ושמחה ורוב התרגשות בלתי נשלטת עם הודאות ותשבחות לא-ל עליון 
גואלם, אחר שדורות רבים מצפים ומחכים, באמונה עמוקה, עד שכבר לא היו מאמינים שהם 

יזכו בעצמם להגיע ארצה. 

וחשבתי שהתעלף,  מור אבי ע"ה השתטח על אדמת הקדש  איך  ולעולם לא אשכח  זוכר  ואני 
הארץ,  עפר  את  בדמעותיו  ומשקה  בוכה  ראיתיו  לקום,  לו  ולסייע  אותו  להעיר  וניגשתי 
וכשאמרתי לו אבא אבא קום זה לא נעים, אמר לי בני, אתה לא מבין שזו א"י הגענו ארצה, 
הארץ שאבותינו ואבות אבותינו התפללו לזכות לבא אליה ולא זכו ואנו זכינו וכו'. ונשא עיניו 
לשמים בהודיה עמוקה לפניו יתברך, ואחר שנרגע התפלל ואמר, רבונו של עולם אין לי כוח 
ויכולת להודות לך על כל מה שעשית לנו, ורק בקשה אחת אותה אבקש, אנא ה' זכני לחיות עד 
שאעשה קידוש של שבת בא"י, ואח"כ קח את נשמתי לפניך. ומלים אלו נחרטו עמוק בלבי, ולא 
ביקש ישוב טוב או פרנסה ולא כל דבר שבעולם, כי היה די לו בא"י, ורוצה לקבל מקדושתה 

ע"י קידוש של שבת בא"י.

וזיכהו ה' וחי בארץ קרוב לעשרים שנים, והן הם דברי קדוש רבנו אוה"ח, שכתב: שלא תהיה 
כונתו לתאבון המורגשות אלא תהיה כונת הביאה אל הארץ לחיבוב ולחשק הארץ הקדושה וכו'.

בקרן  בארץ  עבד  ע"ה  הוה, שאבא  כך  באמת  וגו'.  ונטעתם  הארץ,  עוד לשבח  מה שכתב  וגם 
אנו  ב"ה  ואומר  שמח  היה  המתקדם,  גילו  ולמרות  הגבוהים,  ההרים  על  עצים  לנטוע  קיימת 
הבית  סביב  הגינה  את  עיבד  אלא  שקט  ולא  נח  לא  הביתה  שב  וכשהיה  בא"י,  עצים  נוטעים 
בפרדס חנה, ונטע בה עצי פרי מכל המינים והסוגים, וכשהיה רואה פירות או ירקות מגידולי 
הארץ גדולים ויפים, היה מנשק אותם בדמעות של גיל ושמחה, ושונה ואומר אלו הם מפירות 

ארץ ישראל.

ודברים אלו מילאו כל תאות לבו, ובזה היה בהרגשה שבא אל סיפוקו וייעודו בחיים, ולא היה 
לו דבר יקר מהם. )ועי' עוד במה שהארכתי בזה בהקדמה לברכת אליהו בראשית(.

ואולם גם לזאת יש לשים לב ששיגרת החיים היא כל כך חזקה, שיש בכוחה להעביר ולמחוק 
גם אהבה והתרגשות גדולה כזאת, ואחר שהאדם מתרגל, שוב לא מרגיש אותה הרגשה, וצריך 
עבודה של שינון ושימור בבחינת, והשבות אל לבבך, כדי שלא יעקרו דברים אלו מלבו ומנפשו.

ושמעתי שהגאון הצדיק רבנו אליהו לאפיאן זללה"ה, אחר איזה זמן שהיה בארץ, פעם אחת תוך 
כדי הילוכו נזדמן לו רוק והשליכו ארצה בעפר, ומיד נאנח עמוק ונראה בצער גדול, ושאל לו 
התלמיד שליוה אותו לשלומו, כי חשב שלא חש בטוב, וא"ל אוי מה ההרגל והשיגרה עושים, 
מיום שבאתי ארצה לא ירקתי בעפרה מהרגש של קדושתה, ועתה ירקתי בעפר כי הרגש הוקהה 

מכוח השיגרה.

וע"ש עוד באוה"ח שכתב ואולי שרמז באומרו עץ מאכל על בני תורה, שגם הם נקראו נטעים 
ובשנה  לדבר,  יכול  התינוק  אין  שנים  שלש  שעד  ערלים,  לכם  יהיה  שנים  שלש  ואמר  וכו' 



המחשבו תגוה • תיה והחינוך לזהוחיבוב הארץ ומצו	

טו

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




הרביעית שהתחיל לדבר ילמדו לומר תורה צוה וגו' )סוכה מב.(, וזה נקרא קדש הלולים, ובשנה 
החמישית תאכלו את פריו, כמאמרם )אבות פ"ה( בן חמש שנים למקרא, ויתחיל להיות עץ מאכל 

)תנחומא קדושים י"ד(. עכד"ק.

בגנים של  והנאמנים  נטעיהם הרכים  לנטוע  הורים  על  בכוחו להשפיע  מי שיש  כל  על  וחובה 
ברכי  על  ולגדלם  לחנכם  והגיגיהם בתורה,  דבוריהם  ויהיו  כדי שיגדלו בתורה,  ויר"ש,  תורה 
כי  וגם  פנימה,  ומושרשת בנפשם  נטועה על לבם  ואהבת תורתו  ה'  התורה עד שתהיה אהבת 
יזקינו לא יסורו ממנה, וכל בניך לימודי ה', עד שכל רואיהם יעידון יגידון כי צאן קדשים הם, 
זרע קדש ברך ה', וחוט של חסד משוך על ראשם והדר ה' ויראתו על פניהם ולא יחטאו לעולם, 
כי הפקד הפקיד ה' אותם נשמות רכות וטהורות בידינו לשומרם ולחנכם ללמדם ולהדריכם, 
איזו היא דרך ישרה שבה בחר ה' וציוה עלינו אשר בה נלך, ואנו בניו של אברהם אבינו ע"ה, 
שעליו אמר ה', כי ידעתיו למען אשר יצוה את בניו ואת ביתו אחריו וגו', והיא חובתנו ונעשנה 

באהבה רבה ואהבת עולם, מעתה ועד עולם.

השתוקקות משה רבנו להיכנס לארץ
יש לעיין בכוונת דברי המדרש )דברים רבה יא, ו(: "אמר משה לפני הקדוש ברוך 
הוא, רבונו של עולם אם אין אתה מכניס אותי לארץ ישראל הניח אותי כחיות 
השדה שהן אוכלין עשבים ושותין מים וחיין ורואין את העולם. כך תהא נפשי 
כאחת מהן. אמר לו, רַב לָךְ. אמר לפניו, רבונו של עולם ואם לאו, הניח אותי 
בעולם הזה כעוף זה שהוא פורח בכל ארבעת רוחות העולם ומלקט מזונו בכל 
לָךְ". ולפי  רַב  יום ולעת ערב חוזר לקינו כך תהא נפשי כאחת מהן. אמר לו, 
המבואר לעיל שרצונו של משה רבינו היה לקיים כל המצוות במעשה ממש, 
אינו מובן איזה תועלת תצמח לו בכך שיכנס לארץ אפילו כבעל חי או אף כאבן 

דומם, הכיצד יקיים מצוות הארץ בכך?

ופירשתי בזה, שבמצות הארץ מצאנו כמה וכמה דינים השייכים לבעלי חיים. 
ישנה קדושת שביעית  לן שגם במאכל בהמה  וכגון במצות שביעית, דקיימא 
]עיין במשנ"ת בזה בהרחבה בספרנו 'שביתת השדה' פרקים ט, יא[, וגם מצות 
ז(, ודרשו  )ויקרא כה,  הביעור בשביעית תלויה ב"בהמתך ולחיה אשר בארצך" 
רז"ל "כל זמן שחיה אוכלת מן השדה האכל לבהמה שבבית כלה לחיה אשר 

בשדה כלה לבהמתך מן הבית" )פסחים נב, ב(, ועוד כיו"ב".

וזהו שרצה משה רבינו שתתקיימנה מצוות התלויות בארץ בגופו, אף אם נגזר 
ובלבד  אינו מקבל שכר,  ואפילו  חיובא,  בר  ודם  בגוף בשר  ייכנס  עליו שלא 
שעל ידו תיעשה המצוה מכל מקום ומאיזה צד שיהיה, וכן יש לדרוש בלשונו 

של רבי שמלאי שביקש משה רבינו "שיתקיימו על ידי" דייקא.

ישמח ישראל )ח"א סו"ס ב, למורינו ראש המכון שליט"א(



טז

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

הגאון רבי שניאור ז. רווח שליט"א

 רב קהיל_ת 'משכן התורה' אל_עד
וראש 'המכון ל_מצוות התל_ויות בארץ'

בשנה הרביעית קודש הילולים, שאביו מקדישו לתורה 
יום ראשון שמנה ימים לחודש טבת תשפ"ו

"ובשנה הרביעית יהיה כל פריו קודש" )ויקרא יט, כד(

ונטעתם וערלתם הכתוב מדבר בתינוק, שלש שנים יהיה לכם ערלים שאינו יכול להשיח ולא לדבר 
ובשנה הרביעית יהיה כל פריו קדש שאביו מקדישו לתורה הלולים לה', מהו הלולים שבשעה שהוא 
מהולל להקב"ה, ובשנה החמישית תאכלו את פריו משעה שהוא מתחייב לקרות בתורה מכאן 
ואילך להוסיף לכם תבואתו מכאן שנו רבותינו בן חמש שנים למקרא בן עשר שנים למשנה, לפי 
שבעה"ז אדם מישראל מוליד בן מוליכו לבית המדרש יגע עמו ומלמדו תורה גרמו עונות הוא מת 
ואינו שמח ממנו, אמר להן הקדוש ברוך הוא בעה"ז ע"י שיצר הרע מצוי בכם אתם חוטאים ובניכם 
מתים, אבל לעתיד לבא אני מסיר יצר הרע מכם ומבניכם ואתם מולידים ושמחים שנאמר )ישעיה 

סה( לא יגעו לריק ולא ילדו לבהלה.

מדרש תנחומא )ורשא( פרשת קדושים סימן יד

מנהג נפוץ בעם ישראל שלא לספר את שיער הבנים הקטנים עד שיגיעו לגיל שלוש, ואז מספרים 
את שערותיהם ומשאירים להם פאות. ובזה מחנכים אותם למצוות 'לא תקיפו פאת ראשכם' )ויקרא 

יט, כז(, שעניינה לא לספר את שערות הראש בעיגול, תוך גזיזת הפאות.

חז"ל על שלוש השנים של ערלה שמרמזות לשלוש  זה במצות ערלה, שאמרו  ומצאו רמז למנהג 
השנים הראשונות של תינוק שאינו יודע להשיח ולדבר, ואז אין מקיימים בו מצוות, אך 'ובשנה 
למדו  וכך  יד(.  קדושים  )תנחומא  לתורה  מקדישו  שאביו  כד(,  יט,  )ויקרא  קודש'  פריו  כל  יהיה  הרביעית 
בעלי מנהג זה, שבשלוש השנים הראשונות הוא דומה לעץ שהוא ערלה ואין גוזרים שערותיו, ובעת 
כניסתו לשנה הרביעית שכבר יכול להתקדש, גוזזים את שערותיו ומשאירים לו פאות, וזו המצווה 

הראשונה שמקיימים בו )כ"כ בשו"ת ערוגות הבושם או"ח סי' רי(.

ואכן קבעו חז"ל כי ראשית זמן החינוך לתורה הוא במלאות לילד שלש שנים, כמ"ש במדרש )פסיקתא 
זוטרתא פרשת בלק(: 'מי מנה עפר יעקב, אמר מי יוכל למנות מצוות שעושין ישראל משעה שנולד עד 

שעה ששב לעפרו כו', היה בן שלש אביו מחנכו לתורה'. ובשלחן ערוך )יורה דעה סי' רמה ס"ח( הביא 
מור"ם לדין את דברי הרב אברבנאל בפירושו למסכת אבות, שמיד כשיהיה הילד בן שלש שנים 

שלמות מלמדין אותו אותיות התורה כדי שירגיל עצמו לקרות בתורה.

עוד יש להפליג ברמז זה של גזיזת השערות במלאות שלש שנים כקטיפת פירות האילן בתום שנות 
הערלה, שכן מלבד הדמיון הכללי של האדם לעץ הנותן פירות, כמו שדרשו חז"ל על הכתוב 'כי 
האדם עץ השדה', הרי ישנה שייכות מיוחדת בין שערותיו של אדם לאילנות השדה, כדאיתא באבות 
דרבי נתן )פרק לא(: עולם קטן זה האדם, יצר באדם כל מה שברא בעולמו – ברא חורשים בעולם וברא 
חורשים באדם וזה שערות של האדם. פירוש חורשים הוא מלשון יער, כפי שמצינו בתרגום הפסוק 
'ואשר יבא את רעהו ביער' )דברים יט, ה( – 'ודייעול עם חבריה בחורשא', והיינו שהשערות של אדם 

דומים הם לאילנות הנטועים זה בצד זה. 



המחשבו תגוה •  מקדישו לתורה ודש הילולים, שאביובשנה הרביעית ק	

יז

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




קרובים  ומזמינים  המצוות,  לחבב  כדי  לשמוח  נהגו  למצוות,  לחנכו  מתחילים  זו  שבמצווה  כיוון 
וידידים ומכבדים אותם במאכל ומשקה. ורבים מבני הגליל נהגו לספר את הקטן ליד קברו של רבי 
שמעון בר יוחאי במירון, כדי שתחילת חינוכו למצוות תהיה מתוך התחברות לצדיק. ובני ירושלים 
שרחקה להם הדרך להגיע למירון היו הולכים למערת שמעון הצדיק שמצפון לעיר העתיקה. ויש 
חכם  מתלמיד  לבקש  נוהגים  רבים  מקום  ובכל  הכנסת.  בבית  הקטן  לספר  רגילים  שהיו  קהילות 

שיתחיל לספר את הילד.

והנה מנהג זה של התספורת הראשונה בצד ציוני הצדיקים יסודו בהררי קודש ברבותינו בעלי קבלה, 
כמו שכתב הר"ח ויטאל )שער הכוונות ענין ספירת העומר(: מנהג שנהגו ישראל ללכת ביום ל"ג לעומר על 
קברי רשב"י ור"א בנו אשר קבורים בעיר מירון כנודע וכו', אני ראיתי למורי ז"ל ]הוא רבינו האר"י 
הקדוש[ שהלך לשם פעם אחת ביום ל"ג לעומר הוא וכל אנשי ביתו וכו', והה"ר יונתן שאגי"ש העיד 
לי שבשנה הא', קודם שהלכתי אני אצלו ללמוד עם מורי ז"ל, שהוליך את בנו הקטן שם עם כל 
אנשי ביתו, ושם גילחו את ראשו כמנהג הידוע, ועשה שם יום משתה ושמחה. עכל"ק. ]אמנם רבי 
שמואל גרמיזאן )מרבני ירושלים לפני 400 שנה( כתב בשו"ת משפטי צדק סי' עד, שלא ידע מה שורש מצוה 
יש להסתפר על קברי צדיקים. ועיין עוד בס' בין פסח לשבועות )יט, א-ב. ח-ט( בדבר המנהג לספר 

במירון ובקבר שמעון הצדיק[.

יש נוהגים לספר בל"ג בעומר במירון את כל הקטנים שיום הולדתם השלישי חל בסמיכות של כמה 
חודשים לפני או אחרי ל"ג בעומר. ויש מקפידים שלא לספר את הילד לפני יום ההולדת של גיל 
שלוש, ולכן אם יום הולדתו אחר ל"ג בעומר מספרים אותו ביום הולדתו. ואם נולד לפני ל"ג בעומר, 
אם יום הולדתו בסמיכות של מספר שבועות לל"ג בעומר, ממתינים לספרו בל"ג בעומר, ואם נולד 

כמה חודשים לפני ל"ג בעומר מספרים אותו ביום הולדתו.

בענין הקדמת התספורת קודם לגיל שלש, מצינו אצל אחרוני זמננו שהזהירו שלא להקדים התספורת 
לפני כן, ולאחר כדי לספרו בל"ג בעומר במירון אפשר בכמה שבועות אבל לא בכמה חודשים )ראה 
שו"ת ערוגות הבושם שם על יסוד דרשתו שהוא כעין ערלה, וכן סבר וקיבל בשו"ת אפרקסתא דעניא סי' קסא ועוד. וכן נפוץ במנהג 

החסידים, וראה בדברי האדמו"ר רמ"מ מלובביץ בס' שלחן מנחם סי' צ(. אך מסופר שבעל שו"ת מנחת אלעזר המליץ 

למי שבנו נולד בכ"ד מנחם אב שיקדים לספרו בל"ג בעומר. ועוד מעשה פלאי סיפר גאב"ד ערלוי 
זצ"ל, שהיה נוהג להביא את ילדיו אל האדמו"ר מהר"א מבעלז בכדי לספרם בגיל שלש והקפיד שלא 
לעשות זאת קודם, אך אצל בנו שמלאו לו שלש ביום ג' אלול תשי"ז, שנה שנסתלק בה האדמו"ר 

מבעלז ביום כ"א באב, צוה לספרו בל"ג בעומר הקודם )נטעי גבריאל, תגלחת הילדים פרק ב הערה ג(.

כמנהגים  לנהוג  חובה  ואין  לדין,  באו  ולא  מנהג  בתורת  הם  אלו  דברים  כי  להדגיש  יש  למעשה 
ולא  ולא בשולחן ערוך  נזכר כלל לא ברמב"ם  לא  כן, מנהג תספורת הקטנים  על  יתר  הנזכרים. 
בספרי הפוסקים הידועים. וכל הרוצה רשאי לספר את שער ילדו גם לפני שהגיע לגיל שלוש )ובודאי 
כאשר השערות הארוכות מפריעות לילד, אין לעכב התספורת ולגרום לו צער(, וכן ראיתי ושמעתי שנהגו בבתיהם של 

תלמידי חכמים, ולא חשו בזה כשהיה להם צורך כל שהוא.



יח

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

הגאון רבי שניאור ז. רווח שליט"א

 רב קהיל_ת 'משכן התורה' אל_עד
וראש 'המכון ל_מצוות התל_ויות בארץ'

בדין רבעי שנבלע בכלי אם אפשר לפדותו
ח"י טבת תשפ"ו

 לכבוד
 מעלת ידידינו הגדול

הגאון רבי משה יהודה לנדאו שליט"א

השלום והברכה.

במה אשר שוחחנו והתכתבנו בימים האחרונים אודות האפשרות לפדות את הבלוע, אשר כתבנו בעץ 
השדה )מהדו"ק סו"פ יד(, שרוב המפרשים אינם סוברים כהר"ש, הנה שבתי והתבוננתי, שאין הדברים 
כך, והגם שאכן רובם לא ביארו כדבריו, אולם אין בזה כדי לדחות דעת רבינו הר"ש, שאינם חולקים 

בדין. ועל כן אמרתי אשוב ובס"ד אשנה פרק זה.

א. אם שייך לפדות את הבלוע:
עמדתי ואתבונן על דינו של רבעי שנבלע בכלי, מה דינו. הנה כבר הבאנו בעץ השדה בסו"פ יד, את 
דעת הר"ש על המשנה במע"ש )פ"ב מ"א(: 'נפל לתוכו דבש ותבלין והשביחו, השבח לפי חשבון. דגים 
שנתבשלו עם קפלוטות של מעשר שני והשביחו, השבח לפי חשבון'. וכותב הר"ש בביאורו על המשנה 
שא"א לפדות כשיש רק טעם, ומקורו מדברי הברייתא המובאת בסוף ההלכה שם לפי גירסתו: 'תבשיל 
של מע"ש שנתבל בתבלין של חולין, השבח לפי חשבון. ושל חולין שנתבל בתבלין של מע"ש אל 
יצא מע"ש שלו לפדיון'. ולשיטתו הרישא והסיפא הם באוקימתא אחת, ואעפ"כ יש הבדל בין הרישא 
לסיפא, שבסיפא שהמע"ש נתן טעם בחולין א"א לפדות. וז"ל שם: 'והיכא דמעשר משביח את החולין 
כגון תבשיל של חולין שנתבשל בתבלין של מעשר אין לו תקנה לפדיון כדתני אל יצא מעשר לפדיון 
דלא שייך פדיון בדבר שאין בו ממש וצריך להוליכו לירושלים דכיון שהמעשר נתן טעם בחולין אסור 

לאוכלו בגבולין' ע"כ. 

העולה מדבריו, שבזמנינו שא"א להוליכו לירושלים צריך להוציאו מן הכלי באחד מדרכי ההכשרה 
)שם( שמבאר  הירושלמי  על  בביאורו  הגר"א  מביאור  נראה  וכן  בליעתו.  ואופן  כלי  לכל  המתאימים 

כשיטת הר"ש. 

ומצאתי שהאחרונים הביאו את דבריו וכתבו בהם הגבלות, ראה בפירוש חסד לאברהם ]לרבי אברהם 
בן יחיאל[ על המשניות בביאורו על משנה זו שהקשה בזה"ל: 'אך קשה מה שייך בזה לפי חשבון הא 
בודאי גם הדגים קבלו טעם מהקפלוטות וגם על הדגים יש עליהם דין מעשר שני ואין תקנה להם 
בפדיון וכמ"ש בירושלמי הביאו הר"ש תבשיל של חולין שנתבשלו בתבלין של מעשר דאין לו תקנה 
בפדיון משום דהוי דבר שאין בו ממש ומה יפדה אלא אסור לאוכלו בגבולין' וכתב בסו"ד ליישב: 
'ונראה לומר בזה כך דהא דאמרינן חולין שנתבשלו בתבלין של מעשר דאין לו תקנה בפדיון הוא דוקא 
באופן שהתבלין כבר נתבטלו ונפסדו כבר שאין ראוין עוד לאוכל ואי אפשר לפדות אותם דפקעה כבר 
קדושת מעשר מהם ולכן אין פדיון גם לטעם נמי משום דהוא דבר שאין בו ממש משא"כ הכא כיון 
שפודה את המעשר שני כולו א"כ גם החולין נשאר בהכשירו ומותר לאכלו חוץ לירושלים וכמ"ש במ"ד 
פ"ט דתרומות עיין שם דפודה אותם בזמן זרעם ופודה כל האוצר בדמי אותה סאה ולכן לא מבעיא 

• מאמרים הלכתיים •



אמרים הלכתייםמ • לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב	

יט

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




בדבש ותבלין דהוי לח בלח שנתערבו דודאי כן הוא אלא גם דגים שנתבשלו עם הקפלוטות דהוי דבר 
גוש ואפשר להפרד ממנו אפ"ה כל שפדה את המעשר פקעה גם מן הדגים נמי קדושת מעשר מן הטעם 
כן נראה' עכ"ל. הנה אם כן עולה מדבריו שכאשר מחלל הדבר שיש בו ממש שהוא נתן את הטעם, יחד 
עמו מתחלל גם הטעם הבלוע, וכל זה גם בדעת הר"ש. אולם בלא"ה אם אכן נפסד המעשר שני ונשאר 

רק הבלוע לא שייך לחללו. 

בנוסף ראה לשני נביאים שהתכוונו לדבר אחד, יעוי' מה שכתב מרן החזו"א לגבי מעשר שני )דמאי 
סי' ד אות טו( בהתייחסו לדברי הירוש' שר"י היה מעשר הביצה שקיבלה טעם טבל, אם כן לדעת הר"ש 

הנז' זה לא יועיל. וכתב דאפשר שבנידון זה גם הר"ש יסכים שניתן לפדות, מאחר שרק פרי שנקרא 
עליו שם מע"ש בעין ולאחר מכן התערב, שייך בו חידוש הר"ש שא"א לפדותו כשאין בו ממש, אבל 
אם נקרא שם מע"ש עליו כשהוא כבר אינו בעין, יועיל פדיון באותו מצב וסיים בצ"ע ]גם בסי' טו 
אות ט נשאר בצ"ע[. ובצהה"ל במע"ש פ"ד ס"ק טז כתב בזה"ל: 'ואף על גב שכתב כאן ואפשר ומסיק 
בצ"ע, מ"מ במכתב כת"י פסק כן שאם בשעת קריאת שם היתה בתערובות יש לו פדיון, וכן שמעתי 
ממנו להקל בשעת הצורך בזה. מיהו אם נבלע אחר שנעשה מע"ש וכן בנטע רבעי שמענו שהחמיר אף 

בדיעבד' ע"כ. 

וכן מצאתי במנחת שלמה )ח"א סי' סב אות יז( שכתב את דברי הר"ש דלא שייך פדיון בדבר שאין בו ממש, 
וצריך להוליכו לירושלים. והוסיף: 'ונלענ"ד דמסתבר שכל זה דוקא כשהטעם בא מתבלין שכבר חל 
עליהם שם מעשר שני דאז אמרינן דאע"ג שטעם כעיקר מ"מ המעשר חשיב כאבוד ואינו ברשותו 
ולא אלים למיתפס פדיון, משא"כ בתבשיל שתיבלו בתבלין של טבל וקרא אח"כ שם מעשר על אחד 
מעשרה מהתבשיל, דנראה דהיתרו כאיסורו, וכמו שהקריאת שם היתה רק על טעם כך גם הפדיון. 
כלל  צריכים  ואין  ולפדותן  בטבל  שמתובלין  ותבשילין  מעוגות  שני  מעשר  להפריש  לפי"ז  ואפשר 
להפסיד אחד מעשרה מכל התערובת, כי בהרבה מקומות בירושלמי נזכר שחששו לטעם של טבל וכן 

גם בפוסקים ולא נזכר כלל שצריכים להפסיד את כל האחד מעשרה שיש בו טעם מעשר שני'.

הרי לך שהיכא שמפריד המעשר שני הנמצא בתבלין שיש בו ממש, לוקח עמו גם את הבלוע, כפי 
שביאר החסד לאברהם הנז'. אולם אם נותר רק הבלוע, יהיה הדין תלוי, אם קרא לו שם ולא חיללו 
ושוב נתערב לא שייך לחללו ואין לו תקנה אלא הכשרת הכלי. משא"כ, אם כעת הוא קורא לו שם 

לאחר שכבר מעורב לפניך, אז היתרו כאיסורו, ומהני הפדיון. 

אלא שלמרות כל האמור לגבי מעשר שני, בנטע רבעי יצטרך הדין להיות שונה לדעת הר"ש, והטעם 
הוא דבשלמא באופן שזה עדיין עם ממשות ומחללו וכולל את הבלוע, ניחא דמהני, אולם אין כאן מקום 
לחלק בין אם הוא נבלע כך או כעת קורא לו שם כמו במעש"ש, כיון שרבעי קדוש מתחילתו. ואם כן 

בכה"ג לדעת הר"ש לא יהיה מהני חילול כלל. ולפי זה יש לדון מה יהיה תקנתו?

גם כשאין  כי במהדורה קמא של ספרי עץ השדה, כתבתי שהעיקר להלכה שאפשר לחלל  ואקדים 
ממשות לרבעי. ובטעם הדברים כתבתי שהוא מפני שכמעט כל שאר המפרשים לא פירשו כדבריו, 
ולשיטתם הרישא והסיפא אינם באוקימתא אחת. ושבתי וראיתי שעדיין הגם שהם פירשו אחרת לא 
מצאתי מי שלא סובר כך להדיא מן הראשונים במקרה של בלוע, ואדרבה ראיתי שיש ממפרשי המשנה 
שהביאו את דברי הר"ש בפשטות, וכן הוא במשנה ראשונה על המשנה שם )בד"ה השבח לפי חשבון(, הביא 
כביאור הר"ש. וכן ראיתי בספר תורת זרעים )מע"ש פ"ד מ"ד( שהביא את דברי הירושלמי וביאור הר"ש 
ודן בדבריהם, וז"ל: בירושלמי לעיל ברפ"ב תניא: תבשיל של חולין שנתבשל בתבלין של מע"ש אל 
יצא מע"ש לפדיון. וכתב הר"ש דלא שייך פדיון בדבר שאין בו ממש. ולכאורה קשה, הא טעם כעיקר 
הוי דאורייתא, וא"כ הרי יש כאן מע"ש, ולמה לא יועיל בי' פדיון. אך לפי הנתבאר, דעיקר דינא דפדיון 
מע"ש הוא מדין קנין כסף, מבואר הוא היטב הא דלא מהני פדיון בטעם כעיקר, משום דדינא דטעם 



לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב • אמרים הלכתייםמ

כ

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

כעיקר לא נאמר אלא לענין איסורים, אבל לא שייך זה כלל לקנייני ממון, דלענין קנין הוי אין בו ממש. 
הרי לך שכך תפס בפשיטות כדעת הר"ש וטרח ליישב מסוגיא של טעם כעיקר. 

וכן ראיתי בשו"ת מהרא"ש )לתלמיד הגר"ש קלוגר סו"ס ה(, שהביא דבריו להלכה בפשיטות. וכן ראיתי כתוב 
לרבי יוסף ענגיל בפירושו גליוני הש"ס על ירושלמי )ברכות פ"ו ה"א( שכתב שם שעפ"י הירושלמי שם 
דברכת הנהנין היא פדיון, מובנת סוגיית ברכת הריח המבואר בבבלי במכלתין )דמ"ג ע"ב( מניין שמברכין 
על הריח שנא' כל הנשמה תהלל כו'. והקשה למה צריך פסוק, מאי שנא ריח משאר הנאות עוה"ז 
דטעונין ברכה? והשיב דמאחר שהברכה עניינה פדיון, אם כן לפי המבואר בר"ש )הנז'( שהיכא דמעשר 
משביח את החולין כגון תבשיל של חולין שנתבשל בתבלין של מעשר אין לו תקנה לפדיון כו' דלא 
שייך פדיון בדבר שאין בו ממש כו' אם כן ע"כ ריח דג"כ אין בו ממש ה"א דלא שייך בי' ברכת הנהנין 
דעניינה פדיון דאין פדיון לדבר שאין בו ממש וע"כ צריך מקרא בפ"ע לריח דטעון ברכה ודו"ק. עכ"ד. 
]וראה עוד בשו"ת בן פורת להגר"י ענגל מה שהשיב לאחיו רבי יצחק על האי דינא של הר"ש מהסוגיא 
בפסחים דע"ה ע"ב לגבי קרבן פסח שסכו בשמן של מע"ש, שמוכח שמחוץ לירושלים אפשר לפדות, 
והקשה שהרי זה בלוע. והשיב לו אחיו רבי יוסף ענגיל שצ"ל שיש שמן בעין שם. ומוכרח דס"ל שדברי 
הר"ש להלכה בלא פקפוק, ולא הזכיר אפילו דלחולקים ניחא, לא השואל ולא המשיב, שלכאורה לא 

ראו בזה צד שחולק[.

וזאת עוד מצאתי בשעורי ר' משולם דוד סולובייצ'יק עמ"ס מנחות )דף ע עמוד א( שמבאר דעת אביו הרב 
מבריסק זצ"ל לגבי כל היוצא מפרי טבל אית ביה איסור אכילה ואי אפשר לתקנו )לא להפריש מיניה וביה 
ולא לתקנו ממקום אחר(, והביא דברי החולקים וטענותיהם וכתב ליישב דבריהם. ובתו"ד הביא שאביו זצ"ל 

הראה דמצינו במקום נוסף כעין זה, וזה סוגיא דידן מדברי הר"ש 'דלא שייך פדיון בדבר שאין בו ממש, 
וצריך להוליכו לירושלים', וביאר דהיינו הגם שטעם מע"ש דינו כמע"ש, וצריך להוליכו לירושלים, 
מ"מ לענין פדיון לא סגי ביה, דלפדיון בעינן פרי ממש, עכ"ד. אלא שהוסיף שמ"מ לא נתבאר שם 
לענין הפרשת תרו"מ, איך הדין לענין הפרשה על טעם, בכגון שבישל תבשיל של חולין בתבלין טבל 
אם שייך הפרשה על זה. ועוד נראה, דדינא דטעם המבואר שם לא דמי לדינא דיוצא, ומסברא נראה 
דדין 'טעם' עדיף על 'יוצא', ודו"ק. וראה עוד שם מה שהביא מדברי התורי"ד, וכתב שכל זה ראיה 

אלימתא לדעתו של מרן זצ"ל בדין יוצא. יעוי"ש.

אמנם הרב מראה פנים דחה מכל וכל פירוש הר"ש עד אשר כתב עליו: 'ומלבד כמה וכמה דוחקים 
שצריכין אנו לסבול לפי פי' הזה ולא ניתן להאריך והחונן דעת שנתן בלבנו להבין לכל הסדר הזה 
להמשנה ולהתוספתא ולהגמרא הוא ינחנו תמיד בדרך האמת והישר ואין לנו עסק לפרש כ"א על קו 
האמת והנכון' עכ"ז לא ברירא לי דבדינא פליג על הר"ש, ואדרבה מכל דבריו נראה דפליג בביאור 

ומציאות הדברים, ולא לגוף ההלכה.

ובספר קהילות יעקב )זרעים סי' יח אות ג( הביא דברי הר"ש, והדגיש שכל דבריו הוא לפי גירסתו בסוגיא 
'אל יצא מע"ש לפדיון'. אולם לפי גירסת הספרים שלנו 'לא יצא מע"ש מידי פדיונו' משמע שאינו 
מסתלק ואדרבה צריך לפדותו, ולפי"ז מהני פדיון. וציין שם שכך גרס הרש"ס ]וראה שם בהגהות 
וציונים שבמהד' עוז והדר מה שהביאו מכת"י מינכן, שזה ממש דברי הר"ש[. וציין שכן גרס הגר"א שם 
על הירושלמי, דמשמע שצריך פדיון ]אמנם הגם שגרס הגר"א 'לא יצא' מכל מקום בדבריו שם כתב 
'משום שאינו בעין, והרי הוא בקדושת מע"ש, מדקאמר לא יצא משמע שצריך פדיון'. הנה לכאורה 
להיפך בדבריו משמע כהר"ש שצריך פדיון רק א"א שאינו בעין. ושו"ר שכבר העיר זאת על דברי 
הקה"י בספר דרך אמונה )מעש"ש פ"ד ס"ק טז(. וראה עוד בהמשך דברי הקה"י שם על דברי הגר"א, ודוק[. 

ובאמת שגירסת הר"ש היא הגירסא בתוספתא )מע"ש פ"א הט"ז( שם כתוב לוג יין שנפל לתוכו לוג דבש 
והרי בו ב' לוגין השבח לפי חשבון תבשיל של מעשר שני שתבלו בתבלין של חולין השבח לפי חשבון 



אמרים הלכתייםמ • לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב	

כא

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




אל יוציא מעשר שני שלו לפדיון ע"כ. ומבאר המנחת  ושל חולין שתבלו בתבלין של מעשר שני 
ואסור לאכול  כיון דאין בהם ממש לא שייך פדיון אלא מעלן לירושלים  יוציא:  'אל  ביכורים שם 

החולין חוץ לירושלים כיון שתבלין מע"ש נותנים טעם בהתבשיל. וזה אם כן כדברי הר"ש.

ובהמשך דבריו עוד הביא הקה"י מדברי האור שמח )מע"ש פ"ג הי"ד( שמביא הירושלמי, וכותב שהגירסא 
המחוורת הוא כמו שלפנינו דלא כהר"ש, ופירושו, שהמעשר הוא התבלין נפדה כשיעור שבח שהשביח 
התבשיל, ע"ד דריו"ח והיא שיהא שם הותיר מידה, ע"ד דר"ל כו' שבחו ניכר, פירוש דאם לא הותיר 
מידה, או אין טעם שבחו ניכר, הרי אילו היה התבשיל של מעשר והתבלין של חולין לא היה נחשב 
לחשבון החולין כלל, א"כ הוא הדין להיפוך, שהתבשיל של חולין והתבלין הוא מעשר, אף שאוסר 
התבשיל מלאוכלו בתורת חולין, כדין כל המתבל, מכל מקום זכות ממון אין כאן למעשר שיחול 
עליו פדיון המעשר ויתפוס ממונו, והוי כאין בו שוה פרוטה, שאינו תופס פדיונו, ועל כרחין דמיירי 
שטעם שבחו ניכר, דאז זכות ממון יש להמעשר, ותופס פדיונו. וסיים שגם לגירסת הר"ש בע"כ יש 

לומר ששבחו אינו ניכר, כי אם הוא ניכר, אז הוא שווה ממון, ואפשר לפדותו.

גם האור שמח, לבאר שגם לפי  על כל פנים בבליעת כלים שעפי"ר הוא אינו שווה ממון, מצטרף 
הגירסא שלפנינו, עדיין אם אינו ממון הוי כאינו שווה פרוטה ואינו תופס פדיונו.

אם כן למעשה לא מצאנו מי שלהדיא פליג על דברי הר"ש, וגם מה שהביא הקה"י מהרש"ס ומהגר"א, 
אין הדברים ניכרים מדברי הגר"א אלא אדרבה להיפך דס"ל כהר"ש. ומהרש"ס אין הכרח, וגם מדברי 

המראה פנים שדחה לחלוטין דברי הר"ש אין הכרח לגוף הדין של בליעה דאפשר לפדותו. 

כל זה לאפוקי טענה אלימתא אחת, שרבינו הרמב"ם השמיט דין חשוב, ואפשר דאם כן לא ס"ל דין 
זה להלכה, וכך כתב בקה"י שם והביא הדברים גם בדרך אמונה )באות טו הנז'(. ומהלך הדברים בקה"י 
אכן משמע מדבריו שהפשיטות לא כהר"ש, וגם בד"א הביא את הנז' לעיל כיש חולקין, ואין הכרח לזה 

כלל וכנז'.

ובקה"י )הנז' סוף אות ב( כתב עוד בזה"ל: והנראה בזה דאע"פ דלהר"ש ז"ל א"א לפדות טעם בלוע, מ"מ 
ז"א אלא כשבא לפדות רק את הטעם בלבד אבל כשהוא פודהו בצירוף דבר שיש בו ממש נתפס 
הפדיון על הכל, דוגמת אויר חצירו דא"א למוכרו משום דהוי דבר שא"ב ממש, ומ"מ כשמוכר את גוף 
החצר קנה הלוקח גם את האויר, יעוי"ש. ומלשונו נראה דהיינו בכל גוונא יכול לפדות כל מעשר שני 
שהוא בעין, ואפילו לא הוא נתן את הטעם, ובחילולו יכוון גם על הבלוע, ואין צריך שיחלל בדווקא 
את הגוש שהוא זה שנתן את הטעם. כי באופן זה השני כבר ראינו לעיל שאפשר מן הדגים על הטעם 
שנבלע בקפלוטות, למרות שהוא בלוע, וכמבואר בדברי החסד לאברהם הנז'. אלא שמהוכחה של חצר 
נראה דאיירי על של עצמו, וראיתי שהביא בלשון זה גם בדרך אמונה )ס"ק יא(: ועוד נראה שמה שא"א 
לפדות טעם הוא כשבא לפדות רק את הטעם בלבד אבל כשהוא פודהו בצירוף דבר שיש בו ממש נתפס 
הפדיון על הכל. ומביא בציון ההלכה )ס"ק יח( שהמקור זה דבריו אביו הקה"י. והוסיף ומצאתי בס' פתחא 
זוטא חלה סי' שכ"ד סקל"ג שכ' ג"כ שאם פודה את התבלין עצמן ומכוין לפטור גם את הטעם שנתנו 
בהתבשיל מהני. ע"כ. אלא שגם מקרה זה הוא בטעם שבלע מהתבלין שיש בו ממש שאותו הוא פודה 

כעת, ועוד יש להתיישב בזה.

והנה הלכה למעשה למרות שבדרך אמונה, נקט שיש חולקים, וסתימת הרמב"ם לכאורה מוכיחה שלא 
שיש לחוש לדעת הר"ש, ולכן כיון שאי אפשר  )שם בס"ק יא(  ס"ל כהר"ש, מכל מקום למעשה כתב 
לפדותו צריך לקברו בזה"ז. אולם הוסיף בזה תנאים ממה שהזכרנו לעיל, שדוקא בקרא עליו שם 
מע"ש ואח"כ נתערב בחולין אין לו פדיון, אבל כשקרא עליו שם בתערובות יש לו פדיון ]ובהערה 
הזכיר מש"כ לעיל שלמרות שבספר נשאר החזו"א בצ"ע, מ"מ כך הורה למעשה. להוציא אם נבלע אחר 
שעשה מע"ש. ולהוציא נטע רבעי וכפי שכתבנו לעיל[. ועוד הוסיף והביא משם אביו )בתשובה שם באות ה( 



לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב • אמרים הלכתייםמ

כב

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

שאם נבלע משקין של מע"ש בחולין באופן שאפשר לסוחטו ולהוציא ממשו זה נחשב דבר שיש בו ממש 
ואפשר לפדותו גם להר"ש ]וכבר הבאנו בעץ השדה פי"ד סעי' מד ובהערה 44 שם, את דברי האבנ"מ 
)שו"ת שבסוף הספר בסי' ז( דפליג על האי דינא, ואת דברי האחיעזר )יו"ד סי יב סק"ד( דפליג עליה דמהני, ואת 

דברי התורי"ד בע"ז )עד ע"ב במהדו"ת( וכתבנו לדון בדבריו, והבאנו שם שלמעשה הסכימו עם האחיעזר 
דבכה"ג מהני פדיון, בחסד לאברהם הנז' לעיל, ובשו"ת מנח"ש הנז' לעיל, יעוי' שם[.  ועוד סיים בדרך 
אמונה שם עוד הגבלה על הדין הזה, 'נראה שמה שא"א לפדות טעם הוא כשבא לפדות רק את הטעם 
בלבד אבל כשהוא פודהו בצירוף דבר שיש בו ממש נתפס הפדיון על הכל'.  ע"כ. וגם זה מדבריו אביו, 

ונקט שם כלשונו ממש, וראה בסוד"ה הקודם מש"כ בזה.

ועוד מצאתי שכתב להגרב"צ פלמן זצוק"ל בספרו שיעורי שלמי תודה )תפילה וענינים, יורה דעה אות רכג( 
בזה"ל: מעשר שני הבלוע בכלים ובא לחללו בפשוטו נחלקו הראשונים דהר"ש במע"ש פ"ב מ"א כתב 
דלא מהני לחלל בלוע והרמב"ם לא הביא דין זה ומשמע שמיקל ושמעתי מהגרנ"ק דמרן החזו"א 
הורה בזה למעשה לקולא ]ובחזו"א בספר דמאי ס"ד ט"ו דן דאפי' להר"ש דכתב דלא מהני מ"מ אם 
קורא שם על מע"ש בלוע מהני לחללו ושמעתי פעם שעל כגון זה היקל החזו"א למעשה[. ואינני יודע 

אם השמועה מהגרנ"ק שהקולא היא לחלוטין, ובסוגריים דיבר על הלכה למעשה.

הנה הלכה למעשה כפי שמתברר לאחר העיון, שאדרבה דעת הר"ש היא זו שכתובה להדיא, ואחריו 
הסכימו עמו עוד מרבותינו הפוסקים והמפרשים שהביאו הדברים כפשוטם להלכה, ולמעשה לא מצינו 
מי שלהדיא פליג על עיקר הדין, הגם שעל הביאור בסוגיא מצאנו ביאורים אחרים, ואדרבה ראינו שגם 
מי שגרס בסוגיא דלא כהר"ש, מכל מקום כתב להלכה כר"ש, והוא ביאור הגר"א על הסוגיא בירושלמי 
שם, ועוד מפרשים נוספים וכמבואר לעיל. והגם שהשמטת הרמב"ם היא אכן טענה אלימתא, מכל 
מקום, להלכה נראה שיש להורות כדעת הר"ש וכפי שהביאו את דבריו הפוסקים והמפרשים, שלמעשה 
אי אפשר לפדות בלוע, או מחמת שאין בו ממש, כלומר אינו חשוב ואם כן כל דברי הר"ש כשאין שבחו 
ניכר, כי אם שבחו ניכר הוא חשוב, ואפשר דמהני, ולמעשה כן כתב האור שמח שלדעת הר"ש אם 
שבחו וטעמו ניכר, יועיל פדיון, וכנז' לעיל ]אמנם מדברי האבני מילואים )שו"ת שבסוף הספר בסי' ז הב"ד בעץ 
השדה פי"ד הערה 44( נראה שאיירי גם כששבחו וטעמו ניכר. וכנראה האב"מ גם למד כך. ויעוי' בספר זהב 

התרומה עמ"ס מעשר שני פ"ב מ"א, מה שתמה על ביאור הר"ש בזה[. אולם אפשר שאם זה מצד שוויות 
ממון, צריך שיהיה הכלי מחמת הבליעה דבר ששווה ממון, וצ"ע אם קיים שוויות כזו, ואפשר דלעיתים 
אדרבה יש צורך במאכל בטעם וללא ממשות, ואפשר שיש בזה שווי ממון, אולם אם אינו ניכר ואינו 
שווה ממון, ודאי דלא מהני בו פדיון לדעת הר"ש  להוציא בתנאים מסויימים כפי אשר כתבנום לעיל, 

וכן נראה עיקר להלכה לחוש לדעתוא.

א. והנה אחר כותבי דברים אלו למעלת ידידינו הדגול הגרמ"ל שליט"א הוא הפנה אותי לדבריו בספרו ים אמונה 
)סי' כד( שם כתב שגם לחולקים על דעת הר"ש, וס"ל שאפשר לפדות הבלוע, היינו בדווקא שזה שווה ממון, רק 

שנחלקו כיון שאין בו ממש, אם שייך פדיון או לאו. אולם אם אינו שווה ממון, לכו"ע אי אפשר לפדות. כלומר 
כאשר התבשיל הותיר טעם ששבחו ניכר או הותיר מידה ]שזה מחלוקת ר"י ור"ל בירושלמי הנז' לעיל[, ואז יש 
שווי, אולם אין בו ממש. אולם אם רק יש בליעת טעם, ואפילו אם זה חזק, לא נראה ששבחו ניכר, ואם כן איך שייך 
לפדות, הרי הטעם אינו שווה דמים אפילו לחולקים על הר"ש, ומה שאינו שווה א"א לפדות. אמנם ציין שמדברי 
החזו"א שהזכרנו לעיל שהתיר לפדות בלוע כשקרא שם כשהוא כבר בלוע, מוכח דלא ס"ל הכי. וכתב שאולי שם 
היה שבחו ניכר, ומ"מ בבלוע בכלים צ"ע, איך ניתן לפדות. עכת"ד. אולם רק זאת אעיר, שלהדיא באור שמח 
שכל דברי הר"ש היינו באין שבחו ניכר, ומוכרח שכששבחו ניכר, כן מהני פדיון לר"ש. וראה עוד בלשון מרן בעל 
הקה"י בתשובתו למרן הגריש"א שנתפרסם בקול התורה )יט, עמ' ז למטה( שכתב אם לא נחלק בין טעם שבאוכלים 
לטעם שבלוע בקדרה. הרי שהדבר לא פשוט לא כלל שיש חילוק ביניהם. ]אמנם כתב הדברים בדעת הגר"א, אבל 
לא נראה שתפס חילוק זה כלל[. וזאת כן מצאתי בספר צבא הלוי לגרצ"א שטיינברג  עמ"ס חולין )סי' ס( שדן על 
הפרשת תרו"מ על הבלוע בקדרה, והביא מדברי הגרד"ל שליט"א שאף שמפרישים תרו"מ על בלוע אבל דנו אם 
היה נבלע מעשר שני בכלי שא"א לחללו כיון שאין בו שום שויות ואף שמע"ש שאין בו שו"פ אפשר לחללו על 
מטבע שיש בה כבר מע"ש אבל מע"ש שאין בו שום שויות אפשר דל"ש לחללו דל"ש שיתפוס דמיו.  הרי לך שדן 
על הפרשת בלוע גם בכלים. והי' מעשה שבישלו תות שדה ובזמן הבישול נזכרו שלא הפרישו תרו"מ והפרישו 



אמרים הלכתייםמ • לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב	

כג

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




ב. מהי התקנה לכלים שנבלע בהם מעשר שני:
הנה להבדיל ממעשר שני, שבדרך כלל, הבעיה תהיה פחות מצויה, כיון שכפי שאמרנו לעיל, הבעיה 
לפדות תהיה אם אדם הפריש תרומות ומעשרות וקרא שם למעשר שני, אך לא פדה אותו, ואז בישל 
זה מצוי שכן כל המפריש כבר מחלל בפרט בימינו  ואין מקרה  בסיר שקיבל טעם של מעשר שני, 
שמשתמשים בנוסח ההפרשה המודפס מפריש מהטעם, משא"כ בנטע רבעי שהוא קודש כבר במחובר, 
אם כן כל בישול משאיר את הבעיה אחר כך של הבלוע. ובשלמא אם יבוא לפדות את הפירות יכול הוא 
לפדות גם את הבלוע, אולם אם מהפירות לא נותר כלום, ורק הבלוע נותר, צריך להגעיל את הכלי, 

כדי להוציא את הקדושה ממנו, ולפי כללי הכשרה באם הכלי הוא מחרס אין לו תקנה אלא שבירה.  

והנה בסיר שבישל בו טבל, ראה מה שכתב בשו"ת מנח"ש )ח"א סי' סב אות ח( לגבי סיר שבלע טבל שאם 
לא עבר מעל"ע יש חובת הפרשה על הבלוע, שעם ההפרשה של הטבל מכוין גם עליו, או שמגעילו 
ומפריש טעם הטבל ממנו. אולם אם עבר מעל"ע כתב להתיר ללא הגעלה. דהואיל ואיסור טבל הוא רק 
משום חובת הפרשה וכיון דאוכל שנפסל מאכילת אדם פקע מיניה לגמרי איסור טבל, לכן אף דבשאר 
איסורין גזרו רבנן על אינו בן יומו אטו בן יומו הכא שרי. משא"כ באם הסיר בלע תרומה, דינו ככל 

איסורים שנבלעו וגזרו בו אטו בן יומו, וצריך הכשרה. ואם הוא כלי חרס אין לו תקנה. עכת"ד. 

ובאמת מה שכתב במנחת שלמה שם שיש חובת הגעלה בבלע תרומה, והוסיף שאם הוא כלי חרס אין 
לו תקנה, הנה הגם שציין שם שכ"כ הראב"ד בהל' תרומות )פט"ו הי"ט( מכל מקום אין זה דעת רבינו 
הרמב"ם שכתב שם קדרה שבישל בה תרומה לא יבשל בה חולין, ואם בישל בנותן טעם, ואם שטף 
הקדרה במים או ביין ה"ז מותר לבשל בה, בישל במקצת הכלי אין צריך לשטף את כולו אלא שוטף 
מקום הבישול בלבד. ועל זה השיג הראב"ד וכתב וז"ל:  הפליג ושטף שלא מצינו שטיפה אלא בצונן 
ודרך העברה וזה צריך הגעלה בחמין ואח"כ שטיפה בצונן משמעתא דזבחים פרק דם חטאת ודוקא 

קדרה של נחשת אבל של חרס אין לה תקנה.

והאריכו בזה הנושאי כלים לבאר דעת הרמב"ם, אולם היא מבוארת להדיא בתשובות הרמב"ם במה 
שהשיב לחכמי לוניל והביאו את לשונה המהר"י קורקוס והכסף משנה על הרמב"ם שם, שכתב שאת 
מקור הדין למד מהמשנה השנויה בסוף תרומות המערה כד שהיה בו שמן והטיף שלש טיפין נותן 
לתוכה חולין הרכינה ומיצה הרי זה תרומה וזה הוא פרושה המערה שהיה בו שמן או יין של תרומה עד 
שתתרוקן ופסק כל הנצוק והתחילה ההמשכה לנטף טיפה אחר טיפה דיו ונותן לתוכה חולין מיד ואין 
הצחצוחין הנשארים בכד מדמעין ואם הרכינו על צדה אחר שנטפו הג' טפין עד שנמשכו הצחצוחין 
שבכד ונתמצו למקום אחד אותו הנמצא תרומה וממשנה זו דקדקתי שאין הקדרה שנתבשל בה תרומה 
צריכה הגעלה אלא שטיפה בלבד מק"ו ומה אם היין או השמן הנשאר בדופני הכד אינו מדמע אף על 
פי שאלו הרכין הכד על צידו המתמצה ממנו תרומה וכל הצחצוחין הנשארים שם הן עצמן תרומה ק"ו 
לקדרה שבלעה תרומה בחרסיה שיעלה על דעת שיצא אותו הנבלע וידמע שזה הנבלע בחרסיה אין בו 
ממש ולא הוא מן התרומה אלא המים שנתבשל בהם התרומה הן הנבלעין בקדרה ואין לאותו היוצא 
לא טעם ולא ממש ולפיכך אני אומר שאין הקדרה צריכה אלא רחיצה בלבד ולא הצרכתי רחיצה 
אלא מפני שהוא ע"י האור להחמיר אבל ליתן בה חולין ע"י צונן אינה צריכה רחיצה כמו המערה 
מכד לכד זהו דעתי בדבר זה ומפני הלכה זו לא הצרכתי הגעלה לתרומה עכ"ל. והיה מקום לומר 
דהיינו דווקא היכא דאין טעם, אולם היכא דיש טעם בבלוע, יהיה דינו כשאר איסורים, ובאמת הרדב"ז 

תרו"מ באמצע הבישול ושוב דנו שחל מע"ש ואח"כ חל הפדיון אבל עד שחל הפדיון הרי בלעה הקדרה ותלי' 
בהנ"ל אם יש פדיון על מע"ש שנבלע בדופני קדירה, והגרד"ל אמר להשאל על ההפרשה ]יעוי"ש שאמר בשם 
החזו"א שכשנשאלים על הפרשת תרו"מ אין אומרים מותר לך הרי אין נעשה היתר אלא חוזר לטבלו אלא אומרים 
אין כאן תרו"מ. ]ומנהגינו להוסיף אחר מותר לך והפרשותיך בטלות, וממילא אין כאן תרו"מ ודוק. ש.ז.ר.[. עכ"פ 

לא חתך בסכינא חריפא שכלים חמור יותר לכו"ע.



לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב • אמרים הלכתייםמ

כד

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

כתב שלדעת הרמב"ם אין חילוק בין כלי נחשת לכלי חרס לענין זה דהא נתמעטה תרומה מדין קדשים 
ושאר איסורין. וכל תרומה שאין הכהנים מקפידים עליה מחמת מיעוט אינה אוסרת הילכך בשטיפה סגי 
אבל אם בישל בה ונתנה טעם בתבשיל איגלאי מילתא למפרע שהיה שם שיעור גדול מן התרומה ונאסר 
התבשיל. והוסיף ששמע שיש תשובה של הרמב"ם, ואני לא ראיתי תשובתו ז"ל וקיימתיה מסברא 
דטעמא דמתני' הוא מאחר שנטף ג' טפין דבר מועט נשאר ולא קפדי בהכי אבל אם הרכינה ומיצה הרי 
זו תרומה והכא נמי אם עבר ובישל בה ונתנה טעם בקדרה אסורה דכל כי האי טעמא קפדי כהני. 
ע"כ. אולם באמת בתשובת הרמב"ם ובסתימת הלשון בהלכה, משמע דבכל תרומה איירי, וס"ל שכל 

תרומה הבלועה, אין בה ממש כדי לדמע, ולכן מותר בשטיפה בלבד.

והמהר"י קורקוס אחר אשר ביאר דעת הרמב"ם כתב לבאר דעת הראב"ד שלא יקשה ההוכחות שהוא 
הביא שם על הסוגיא בזבחים, וכתב בתוך דבריו שהראב"ד מפרש לה בתרומת חו"ל, או בתרומה בזמן 
הזה שהיא דרבנן. והביא להדיא מהירושלמי דההוא דמגורה תני ר' חלפתא בן שאול קדרה שבשל בה 
תרומה מגעילה ג' פעמים בחמין ודי אמר רב ביבון ואין למדין ממנה לענין נבלה א"ר יוסי קשיתה 
קומי רבה תרומה במיתה ונבלה בלאו ואתמר הכי אמר ליה כמ"ד קבלו עליהם את התרומה פי' ואינה 
מן התורה אלא מדרבנן הרי שמה שהקלו בתרומה שיספיק לקדרה של חרס בהגעלה ג' פעמים 

היינו למ"ד דרבנן אבל שנקל בלא הגעלה אפילו דשל נחשת אין לנו והרי זה כדברי הר"א.

גם בספר מרכבת המשנה )חעלמא( על הרמב"ם כאן האריך לבאר הסוגיות מהיכן למד רבינו הרמב"ם את 
דבריו, וסיכם דאדרבה פסיקא ליה להש"ס דתרומה א"צ הגעלה דשאני בלוע דקדשים שמנונית בשר 
הוא דאסור משא"כ בלוע דתרומה דהוא מי פירות שרי כנ"ל ולא אסרה התורה אלא תרומה בעין. וכו'. 
ולזה משני דלא ממעט קרא אלא משטיפה יתירתא דסגי במריקה או בשטיפה ומשו"ה כתב רבינו אם 

שטף סתם ר"ל בחמין או בצונן ומינה דאין חילוק בין כלי מתכות לכלי חרס ותו לא מידי.

ובספר כתר המלך על הרמב"ם כאן הביא דברי הירושלמי בתרומות, שם שנינו, תני רבי חלפתא בן 
שאול קדירה שבישל בה תרומה מגעילה בחמין ג' פעמים ודיו, א"ר בא ואין למידין ממנה לעניין נבילה, 
א"ר יוסי קשייתה קומי ר' בא תרומה בעון מיתה ונבילה בלא תעשה ואת אמר הכין א"ל כמאן דאמר 
מאיליהן קבלו עליהן את המעשרות. וכתב דס"ל לרמב"ם כגירסת הרא"ה בבדק הבית שם בתורת 
הבית שער ד שלא מזכיר בחמין ולא כדברי הרשב"א ז"ל בחמין. והר"מ מפרש ליה דמגעילה ג"פ הוא 
בצונן, דאי בחמין למה לי ג' פעמים דלא מצינו בשום מקום דנבעי הגעלה בחמין יותר מפעם א', אבל 
בצונן הא שפיר מצינו כמו שכתב רבינו לעיל בהל' מאכלות אסורות פי"א הי"ח לענין כוס של יין נסך 
דבעינן נמי הדחה ג' פעמים. אלא שכמבואר בירושלמי שם זהו רק בתרומה שהיא דרבנן, וכיון שכך 
דעת הרמב"ם שתרומה בזה"ז היא דרבנן, אם כן מצאנו היתר זה בתרומה דרבנן דדי בשטיפה בצונן ג' 
פעמים. והגם שכתב הרמב"ם לשונו בסתמא, צ"ל שלזה כיון, והביא דוגמא לזה ממקום אחר. יעוי"ש.

והנה על הסוגיא בבבא בתרא )דף פז ע"ב( הביא השיטמ"ק את דיעות הראשונים בהאי דינא דהרכינה 
דהתם  לומר  שיש  לבאר  הרמב"ן  ומש"כ  הנז',  הירושלמי  דברי  והביא  תרומה.  של  היא  הרי  ומיצה 
היינו טעמא משום דכיון דבטול איסורן מדרבנן הוא לא רצו להטריח יותר מדאי ולפיכך התירו לתת 
לתוכה חולין ולבטלה לאחר שהטיף שלש טיפין נותן לתוכה חולין. ומיהו הא דשרינן בתרומה מכי 
הטיף שלש טיפין נותן לתוכה דוקא בצונן לפי שכיון שהוא דבר מועט אי אפשר לחולין שנתנו בה 
הוא הכשרה  אי תרומה דאורייתא  ידי האור  על  אבל בקדרה שבלעה  לבטל  כדי  בהם  יהא  שלא 
כשאר איסורין במריקה ושטיפה ואם של חרס היא לשבירה והכי איתא בפרק דם חטאת ואי תרומה 
מדרבנן היא הקילו בה בשל חרס להגעילה שלש פעמים אף על פי שאין אומרים כן בשאר איסורין 
ומסיים הרמב"ן ואומר אני שאין למדין ממנה אפילו לשאר איסורין דרבנן ואין צריך לומר לסתם יינם 
לפי שהוא חמור יותר מאיסורי תורה בשיעורין. ומאידך הביא לדעת הרשב"א שכן למדין לכל שאר 
איסורים שמדבריהם אף על פי שיש להם עיקר בדאורייתא. והביא גם את דברי הרא"ה  שסובר דלא 



אמרים הלכתייםמ • לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב	

כה

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




מיבעיא באיסורין דרבנן שיש להם עיקר בדאורייתא שאין למדין ממנה אלא אפילו כשאין להם עיקר 
לא סגי להו בהגעלה שלש פעמים. ובתרומה היקלו מתוך שהוא איסור שאינו שוה בכל מקום.  

ובהמשך הביא לשון הרשב"א שהביא דברי הרמב"ן, הנז' שמה שנשאר בדפני הכלי דבר מועט הוא 
ומותר לבטלו לכתחלה ברוב חולין וכן ענין המשנה שם שכך שנינו שם מגורה שפינה ממנה חטי תרומה 
אין מחייבין אותו להיות יושב ומלקט אחת אחת אלא מכבד כדרכו ונותן לתוכה חולין וכן חבית של 
שמן שנשפכה כו' המערה מכד לכד ונטף שלש טיפין נותן לתוכה חוליו הרכינה ומיצה הרי היא של 
תרומה, אלמא קל הוא שהקלו לבטלו ברוב לפי שלא הטריחו יותר מדאי אבל כלי שבשל בה תרומה 
ליכא לבטולי לפי שלא ידענו שיעורא דטובא בלעה וטובא פלטה וזה נכון. והרי אמרו קדרה שבשל בה 
תרומה לא יבשל בה חולין ואם בשל בנותן טעם וזה שלא כדעת הרמב"ם ז"ל שדימה דין מבשל חולין 
בקדרה שבשל בה תרומה לאותה של מגורה שפינה ממנו חיטי תרומה וכמו שהשיב לחכמי לוניל ואינה.

יומא,  )סי' קכא( הביא הטור את דברי בעל העיטור שכתב שבקדרה שלאו בת  ובהלכות הכשר כלים 
שאיסורא מדרבנן אפילו בכלי חרס מגעילה שלש פעמים ודיו. והיא ראיה לדבריו מהירושלמי הנז'. 
והביא שכ"כ הרשב"א אלא שהגביל זאת רק לאיסורי דרבנן שאין להם שורש מהתורה כגון תרומה 
וחלת חו"ל בזה"ז שאין להם עיקר מהתורה, וכן בישולי נכרים. אבל שאר איסורים של דבריהם החמירו 

בהם כשל תורה וראוי לחוש שלא להקל בהם.

ובדרישה על הטור )שם ס"ק ו( כתב על דברי הראשונים שחיישינן שמא יפשע ולכן רב אמי שבר פינכא 
דאימלח בה בישרא, וכותב הדרישה, וצ"ע מאי פשיעה שייך בזה יטבלנו שלש פעמים במים רותחין זה 
אחר זה ולא ישהה הכלי. ובזה יש לומר דהאי שלש פעמים דקאמר רצה לומר שיחמם לכל פעם מים 
בפני עצמו כדי שיעשה זכר שכלי חרס דינו חמור שגם בקדרה שאינה בת יומא צריכה שלש מים 
להגעלתם. ועוד צ"ע מאי ראיה מיניה מההיא פינכא דילמא דההיא פינכא בת יומא הוה ובעל העיטור 
לא התיר אלא באינו בן יומו ואין משהין כלי לכתחלה בן יומו הנאסר מלהגעילו עד שתהא אינו בן 

יומו להתירו בהגעלה.

נמצינו למדים הלכה למעשה, שלדעת רבינו הרמב"ם אם בישל תרומה בכלי, אין צורך בהגעלה להוציא 
את הבלוע, אלא אפילו בישל בחמין, די בשטיפה כדי להתיר השימוש בכלי. ודין כלי חרס או שאר 
מתכות שווים בזה. ויש מי שכתב בדעת הרמב"ם שהיינו דווקא בתרומה שהיא בזה"ז דרבנן, אולם 
שאר נו"כ לא כתבו לחלק, אלא טרחו ליישב דעת הרמב"ם דס"ל שתרומה לא אוסרת בליעתה, יעוי' 
שם. ומאידך, דעת הראב"ד שבלוע חייב הגעלה, וכלי חרס שבירה. ובירושלמי מוכח שכלי חרס די 
בהגעלה בתרו"מ בזה"ז שהם מדרבנן, אלא שאמרו להגעיל ג' פעמים, כדי לזכור חומרת כלי חרס. 

וכדעת הירושלמי, כ"כ הרמב"ן, הרשב"א, הר"ן ועוד. 

העובד  בהם  שבשל  כלים  סט"ז(  קיג  )סימן  עכו"ם  בישולי  בהלכות  השו"ע  מרן  שפסק  להלכה  ומצאנו 
ויש אומרים שאינם  כוכבים לפנינו דברים שיש בהם משום בישולי עובדי כוכבים, צריכים הכשר. 
צריכים. ואף לדברי המצריכים הכשר, אם הוא כלי חרס מגעילו שלש פעמים, ודיו, מפני שאין לאיסור 
זה עיקר מדאורייתא. והביא בביאור הגר"א שמקורו מהירושלמי בתרומות, ומדברי הראשונים הנז', 
אלא שכל זה באיסור דרבנן שאין לו עיקר מהתורה, כמו תרומה וחלה בזה"ז ובישול עכו"ם, יעוי"ש. 

]ועמש"כ הגר"א בשם הרשב"א ראה להלן בסוף דברינו[. 

ביד אברהם על השו"ע שם, הביא דברי באר הגולה על השו"ע כאן שמקורו מהרשב"א ותמה על דבריו 
שהנמוקי יוסף )ב"ב דמ"ד ע"ב( כתב בשם הרשב"א בתורת הבית דאפילו בדבר שאין לו עיקר מן התורה 
לא התירו אלא בתרומה דרבנן שהוא איסור שאינו שוה בכל מקום. וכן הוא שם בשם הרמב"ן שכתב 
שאין למדין מתרומה לשאר איסורים דרבנן. וציין לעיין בקרבן העדה ]שירי קרבן[ בפירוש ירושלמי 



לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב • אמרים הלכתייםמ

כו

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

פסחים )פ"ג הלכה א ד"ה ובלבד( שהביא דברי הירושלמי בפסחים שם, אמר רב הכי גבי חמץ בפסח לבשל 
שאינו מינו בכלי חרס מועלת הגעלה שלש פעמים, ואף שאית ליה עיקר מן התורה. ע"כ. 

והנה מה שכתב בשם הרמב"ן דבריו אמת מללו, אולם הרשב"א כתב להדיא שאדרבה דלא כהרמב"ן 
אלא דלמדין לכל איסורי דרבנן וז"ל בתורת הבית הארוך )בית ד שער ד דף לז עמוד א( ונראה שהוא הדין 
לכל שאר איסורין של דבריהם. ואפשר שלא הקילו אלא בתרומה בזמן הזה שאין לה עיקר בדאורייתא 
כמאן דאמר מאיליהן קיבלו את המעשרות והוא הדין לכל שאר איסורין של דבריהם שאין להן עיקר 
בהן  מקילין  אין  בדאורייתא  עיקר  בהן  יש  אם  דבריהם  של  אפילו  איסורין  שאר  אבל  בדאורייתא 
כבתרומה. והראשון נראה לי עיקר. הרי שדעת הרשב"א ברורה וכתובה, ומה שהקשה בהמשך על רב 
אמי מדוע שיבר, כבר יישב זאת הרשב"א שם, יעוי"ש. וכעין זה יש להקשות על ביאור הגר"א הנז' 
שכתב בשם הרשב"א שרק באין לו עיקר מהתורה, שרי להגעיל ג"פ, ואדרבה להדיא ברשב"א להיפך, 
והוא גופיה שאל מדברי רב אמי, כמבואר שם. והשתא ראיתי שכבר בחשק שלמה העיר על דברי הגר"א 

הללו וסיים שדברי הגר"א הללו צריכים עיון. 

והנה על טעם הדברים דבכלי חרס בעינן ג פעמים, ראינו לעיל בדרישה שבתחילה הביא בשם רבו 
הגעלה שלש פעמים  לכל  הירושלמי שמצריך  שלא שתלוי ההכשר בשלש פעמים אלא תפס שיטת 
עכ"ל. אולם הדרישה כתב לבאר שג' פעמים היינו ג' כלים כלומר שמחמם לכל פעם מים חדשים, ולא 
די בהגעלה ג פעמים, באותם מים חמים, וזה כדי להזכיר לו חומרת כלי חרס. וכך אפשר לבאר מש"כ 
בספר חסד לאלפים )הל' חלה סעי' ב( וצריך ליזהר כשנפלה חלה בתבשיל רותח ואין בקדרה לבטל החלה, 
התבשיל ימכר לכהן והכלי צריך הכשר, ואם כלי חרס הוא, ישבר. ויש אומרים דאין אנו נותנין לכהן 
עכשיו, ויש לסמוך להקל במילתא דרבנן לבטל ברוב. ואפילו בכלי חרס מהני הגעלה ג"כ, בחלת חוצה 
לארץ. ע"כ. וכוונתו ג' כלים, שזה כפי המבואר לעיל דבעינן ג' כלים עם מים חדשים, ולא די בג' 
פעמים ]ראה בהערת המגיה שם שאפשר להגיה ג"פ כפשטות לשון הש"ך, הגם שבבאר היטב למהרי"ט 
דייק לדינא מהכתוב ג"כ[. וכן ראיתי שכתב בספר דרך אמונה )תרומות פט"ו ס"ק קלב( שצריך כל פעם מים 
חדשים, ומקורו מהמקדש מעט )סי' שכב סו"ס א }כצ"ל{(, אלא ששם לא גילה מקורו, אלא ציטט שכך כתב 
בדעת קדושים, ובחפשי מעט לא מצאתי אלא שכתב שצריך מים נקיים. וראה להלן מה שהבאנו מדברי 

מרן החזו"א, ואפשר שזה כוונתו כאן נקיים, וממילא מכאן מקורו.  

אולם קצת יש לתמוה שדין חשוב זה לא הוזכר לא בירושלמי, ולא בעיטור ולא באחד מן הראשונים. 
גם נושאי הכלים סביב בשו"ע כתבו ג פעמים )ראה ש"ך סי' שכג ס"ק ד( לגבי חלה, ועוד. ובאמת שמצאתי 
בגליון המהרש"א )על השו"ע בסי' קיג ס"ק ט( שביאר שהטעם שמגעיל שלש פעמים לפי מה שכתב הר"ן סוף 
עבודה זרה )לט, ב( והב"ד הב"י לקמן סימן קכ"א )בד"ה הגעיל כלי הצריך ליבון( לגבי כלי שתשמישו על ידי 
האור דלא סגי ליה בהגעלה שמא יפלוט יותר בחמין שניים, ומשמעות דברי הר"ן דהטעם משום דאין 
כל החמין שוים, ואפשר שחמין אלו שהגעיל בהן לא היו כל כך חמין. ואם כן יש לומר דבהגעיל שלש 
פעמים הוחזק לכל מיני החמין. והוא טעם וסברא על פי ההלכה, אלא שאם לטעם זה, אפשר גם באותו 
כלי ג פעמים עם אותם מים, רק כמובן שצריך שיהיו רותחים כל העת, וכדין כל הגעלת כלים, רק 
שכל הגעלה נוספת הוא מוציא עוד מהבליעה. ויש עוד צד לומר ולדקדק בלשונו, שכדי להחזיק בשלש 

פעמים לכל מיני החמין יש להחליפן, שתהיה חזקה בכל סוגי חמין שונים. וצל"ע.

ועוד סברא אחרת מצאתי שכתב מרן החזו"א )יו"ד סי' מד( אחר שהביא דברי הטור )סי' קכא( בשם בעל 
העיטור שבקדירה של חרס שאינה בן יומה מגעילה ג"פ, ומבאר החזו"א  שמרתיח בתוכה ג"פ מים, 
וצריך להחליף המים בכל פעם, אבל אם יחזיר מי ההגעלה פעם שני' לא עדיף מהאריך זמן הבישול 
דאפי' יבשל כל היום לא חשיבא רק פעם אחת כי מי הגעלה מזדהמין מהבלע ומתישין כחן מלמרק 
ולנקות את הקדירה והלכך צריך להחליף המים ג"פ, וכן אין להגעיל כלי אחר במי הגעלה, וכן אם 
מגעיל כלי בתוך כלי, הקטן בתוך הגדול, כיון שהגעיל כלי אחד אין להגעיל עוד כלי, כי כבר נעשו 



אמרים הלכתייםמ • לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב	

כז

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




המים מי הגעלה, ואינן עולין למנין ג"פ ]ובסוגרים הביא דברי הדרישה שהוא משום פירסום שאין 
הגעלה לכלי חרס וכתב שהדבר תמוה שהרי אם אינו מחליף את המים אין על זה שם ג"פ[. 

והנה אחר שכך הכרעת רבותינו האחרונים, ולדעת החזו"א משמע דלא מהני אף בדיעבד, הגם שהתמיהה 
לא תסור מדוע לא נכתב מדבר זה כלל בראשונים להדיא, וצ"ע. ומכל מקום בדיעבד לענ"ד נראה שכן 
מהני, גם מהשמטת הראשונים, וגם ששאר אחרונים ובפרט הדרישה בשם רבו וגם לטעמו שלו, שמ"מ 

כהגעלה זה מהני, ובפרט בכלי שאינו בן יומו, ואכמ"ל. 

והנה הגאון רבי צבי פסח פראנק זצוק"ל בספרו מקראי קודש )פסח, ח"א סי' פ אות ו וראה גם אות ה( כתב 
תשובה כדלהלן: 'נשאלתי ממשגיח באניה ששם משתמשים בצלחות של כלי חרסינה ובעת מחסור כעת 
אין בעלי האניה רוצים בשום אופן להחליפם בחדשים תשובה אם אי אפשר בשום אופן להשפיע עליהם 
להחליפם בחדשים ולא יהיו לנוסעים צלחות אחרות של פסח ואם אין דרכם לשאוב מן הקדרה בשעה 
שהיא על האש וליתן לתוך הצלחות יש להתיר בשעת הדחק כזה ע"י כך שמליל י"ג בניסן לא ישתמשו 
בם בדגן מחמשת המינים ובליל י"ד בניסן תיכף אחרי ארוחת הערב יגעילו אותם במים מרותחים שלש 
פעמים זה אחר זה'. עכ"ל. ובפשטות נראה שאפשר זה אחר זה כפשוטו במים מרותחים, ולא צריך כלים 
נפרדים, אולם אין הכרח מהלשון. ובאמת שבביאור הררי קודש על הספר )מאת הגר"י כהן נכד המחבר זצוק"ל( 
כתב, יש לעיין אם כוונת מרן בזא"ז באותם המים או שצריך להחליף המים, משום שראיתי בחזון איש 
יור"ד סי' מ"ד ס"ק ג' שכתב דלהמתירין בהגעלת ג' פעמים צריך בכל פעם להרתיח מים חדשים, אבל 
אם יחזיר מי הגעלה פעם שניה אינו אלא כמאריך את זמן הבישול ולא נחשב אלא כפעם אחת, וכמו 
שמצינו בשו''ע יור''ד קלה בדין מילוי ועירוי. אמנם בדרישה יור"ד סימן קכא כתב ג"כ שצריך להחליף 
המים ג"פ אבל כתב שם הטעם כדי לפרסם דבעלמא אין הגעלה לכ''ח עיי''ש. ובספר הגעלת כלים )פי"ג 
הערה קד(, כתב שלמעשה אם לא יכול בשלש כלים, עדיף שיגעיל באותו כלי ג"פ וכפי הנראה מהדרישה, 

וציין למקראי קודש, ולמש"כ בהררי קודש, וסיים שאפשר שזה כוונתו, יעוי"ש. 

הלכה למעשה, חזינן שמרן השו"ע פסק להתיר בבישולי גויים, וביאר שטעמו הוא משום שאין לו עיקר 
מן התורה, ובבית יוסף לימד אותנו את מקורו מדברי הרשב"א. ובדומה לזה כתב הש"ך לגבי תרומת 
חלה, וכנז' לעיל. וזה כדעת רוב הראשונים, עכ"פ באיסורים דרבנן שאין להם מקור מן התורה. ולפי"ז 
יש לומר שבתרומה וחלה בזה"ז שהם מדרבנן, לדעת הרמב"ם לכל הביאורים, יהיה פטור מהכשרה 
בכלל, אלא בהדחה ואפילו בן יומו ואפילו בלע בחמין. ולדעת שאר הראשונים, לפי ביאור הירושלמי 

בתרומות, אפשר להכשיר גם כלי חרס אלא שיש לעשות זאת ג' פעמים ובאופן שביארנו לעיל. 

והנה השתא ראיתי למש"כ הגאון רבי משה בראנדסדארפער )היכל הוראה ג עמ' 236( שם כתב להקל במעשה 
שהיה בחו"ל שקנו פירות מארץ ישראל שלא הפרישו מהם תרו"מ, והקונה הפריש וטרם הספיק לחלל, 
אשתו כבר בישלה בקדירה של חרס. וכיון שהשאלה הייתה לאחר מעל"ע, הטעם כבר פגום ולא שווה 
פרוטה אז א"א לחללו כי הוא פחות משווה פרוטה, אז הצעתו להקל להגעילו שלש פעמים, כמו שאביו 

בעל הקנה בושם )ח"א סי' נז( היקל בזה בשעת הצורך היכא דיש עוד צדדים. 

והנה צפיתי בתשובת מור אביו הגאון זצ"ל, וראיתי ששם האריך בהאי דינא של עוף שנתבשל בלא 
מליחה ונאכל בכלי חרס, והאריך לדון, דכיון שדם שבישלו דרבנן, הגם שיש לו עיקר מן התורה, 
מכל מקום היכא דיש עוד צדדים להיתר יש לסמוך ע"ז גם באיסור שיש לו עיקר בדאורייתא, וכמו 
שהביא הדרכי תשובה )סימן קכ"א ס"ק ע"ד( מגדולי האחרונים שהקילו בכגון דא, יעוי"ש. והנה תשובתו 
זו כתבה לבעל חשב האפוד, שהוא זצ"ל השיב לו והובאה התשובה בחשב האפוד )ח"ב סי' מב(. ובתוך 
דבריו כתב שלמעשה דברי בעל העיטור נשארו להלכה רק בבישולי עכו"ם, וז"ל שם: 'והנה לא ראיתי 
אצל רבנן קשישאי שהורו למעשה להתיר כלי חרס אחר הגעלה ג' פעמים, ובודאי בכלים של בישול 
עכו"ם הוראה זו ברורה היא בשו"ע סוס"י קי"ג, אבל לא ראיתי אצל זקני הוראה שירחיבו הוראה זו 



לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב • אמרים הלכתייםמ

כח

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

לשאר דוכתי. ומטעם זה אינני רגיל בהוראה זו, ותמיד אמינא בלבי שאם יש צדדים להקל יותר טוב 
להקל בלי הגעלה לגמרי ורק להשהות מעל"ע מלהקל להגעיל ג' פעמים, פן יבאו לטעות ולומר דיש 
הגעלה לכלי חרס תמיד. ועתה ראיתי בדרכי תשובה אשר ציין כת"ה בסי' קכ"א אות ע"ד שהעתיק 
משו"ת שער אשר בעובדא שרצה השואל להתיר כלי חרס שבישל בהם בשר משחיטת שו"ב שאבד 
חזקת כשרותו ע"י הגעלה ג' פעמים בצירוף כמה סניפים, והשיב דעתה בעוה"ר שהם רבים עמי הארץ 
שאם נתיר בזה הכלי חרס ע"י הגעלה ג"פ יש לחוש שבכל פעם שיארע איסור בכלי חרס יאמרו שדי 
להם בהגעלה ג"פ ולא ידעו שהרב לא אמר זאת אלא בהכלים של עובדא כזו שאין האיסור ברור ע"כ 
נכון יותר להתיר הכלים בהפ"מ בלא הגעלה עכ"ל. והנאני מאד שמצאתי שמחשבה זו כבר עלתה בלב 
גדולים, ומיהו משום זה לא נחמיר בכלי חרס של בישול עכו"ם כי ודאי הוראת בעל העיטור במקומה 
עומדת אבל לא להרחיב הדברים. קשים הדברים. עכ"ד. ובאמת שהדברים קשים מאד. שהרי מקור של 
ההיתר הוא בתרומה, ולא בבישול נכרי. ועל זה הסכימו כל הראשונים הנז' לעיל. ולגבי תרומה יש לנו 
מעשה רב שכך נהג רבי יחיאל הגדול כמובא בכפתור ופרח )פ"ה המובא להלן( ופלא שהתעלם מכל דברי 
רבותינו אלו. וכאמור מצאנו פוסקים שציינו זאת לגבי פסח, ועוד אופנים של הפ"מ, וכ"כ לגבי תרומה 
בדרך אמונה על הרמב"ם )תרומות פט"ו ס"ק קלב(, יעוי"ש. וכן הוא להדיא בש"ך על הלכות חלה וכנזכר 
לעיל. וראה עוד בשו"ת אגרות מלכים )סי' יט( ובכמה סגנונות נכתבה התשובה שם, ודוק. והשתא ראיתי 
בתשובת מרן בעל יבי"א )ח"ז יו"ד סי' י( שהביא דברי השערי אשר הנז' שאין להתיר בזה"ז בג' פעמים 
מחשש לתקלה. וכתב על דבריו בזה"ל: והחששא שכתב מהר"י ערב הנ"ל אינה מחוורת, שאין לגזור 

גזרות מדעתינו, וגם האחרונים לא חששו כלל לזה. 

ג. אם יש תקנה לכלים שבלע בהם רבעי:
הנה שני חילוקים גדולים יש לנו בין מעשר שני לנטע רבעי, כאשר במעשר שני החלות עושה מי 
שקורא את השם, וכאן מצאנו פתח גדול, אם הוא יפריש לאחר שזה מבושל, ואז יוכל גם לחלל כמבואר 
לעיל באות א. אולם בנטע רבעי לא שייך כי הרי הוא קדוש מאליו, וממילא אם בישל לא יוכל לפדותו 

לפי הר"ש ורוה"פ. אלא אם כן פודה את מה שיש בו ממש עם הבלוע וכפי המבואר לעיל.

חילוק נוסף שאם בדרבנן מצאנו היתרים או לדעת הרמב"ם בתרומה, וה"ה במעשר שני. אולם רבעי 
שנוהג בזמן הזה מן התורה וכן נראה הכרעת רוב הפוסקים ]ראה מש"כ בספר עץ השדה פרק יג סעי' 
ב[, אם כן לא שייך כל הקולות הללו, ואם לא שייך פדייה יש להכשיר, ואם לא שייך להכשיר כגון 

כלי חרס לשבור. 

והרוצה להתיר גם בכלי חרס בן יומו לעשות הגעלה שלש פעמים, וגם לעשות חילול על הבלוע, ויהיה 
מהני ממ"נ, אם כדעת הר"ש דלא מהני פדיון לבלוע, שמא הלכה כפוסקים שנט"ר הוא דרבנן, ומהני 
הגעלה ג' פעמים. ואם תאמר שזה מדאורייתא, שמא הלכה כדעת הפוסקים שהתירו פדיון בבלוע. ויש 

להתיישב בזה עוד.

אמנם זאת ברור דאפשר לעשות, להמתין שיהיה אינו בן יומו ]ובזה יהיה שרי לכתחילה, כי אין לו דרך 
אחרת בכלי חרס אי נימא דאין לו פדיוןב[, והיכא שאינו בן יומו יוכל הוא להגעיל ג' פעמים, וכך לא 

ב.  ובדרישה )סי' קכא( שאל על ההוכחה של הרשב"א בתוהב"א מהסוגיא בחולין שמלחו על פינכא ושבר אותו רב 
אמי, וכותב הדרישה 'ועוד צ"ע מאי ראיה מיניה מההיא פינכא דילמא דההיא פינכא בת יומא הוה ובעל העיטור 
לא התיר אלא באינו בן יומו ואין משהין כלי לכתחלה בן יומו הנאסר מלהגעילו עד שתהא אינו בן יומו להתירו 
בהגעלה'. ובאמת שאין הדברים ברורים כלל מש"כ שלא התיר אלא באינו בן יומו, שהרי זה תלוי במה המדובר, 
שבבישולי גויים אפילו בבן יומו שרי, וכך כתב והוכיח בספר ערך השולחן )סי' קיג ס"ק כב(. ובאמת שכ"ז תלוי אי 
בעינן שישים בבישולי עכו"ם, ואי לאו ודאי שאין כל טעמא להזקיק דהכי יהיה בן יומו כי אין חשש שמא לא 
יהיה שישים ולכן ממתינים רק אחר 24 שעות, וכמבואר בטור בסי' קכא. ובהאי דינא אי בישול גויים צריך שישים 
או די ברוב נחלקו הראשונים והאחרונים ודעת מרן השו"ע לא הוכרעה והאריך בזה בספר שולחן מלכים בשער 

י פרק ג, יעוי"ש. 



אמרים הלכתייםמ • לי אם אפשר לפדותוכבדין רבעי שנבלע ב	

כט

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




יצטרך שבירה. וזה בהתבסס על דברי בעל העיטור, שגם באיסור תורה אפשר אם אינו בן יומו. וכ"כ 
למעשה הכפתור ופרח )פ"ה( שמה"ר ברוך ז"ל אמר אלי בירושלים שרבינו יחיאל הגדול ז"ל פסק הא 
דרבי חלפתא והא בקדרה של חרס עסקינן ואפילו הכי סגי לה בהגעלה שלשה פעמים במים חמים מה 

שאין כן בנבלה. יעוי"ש ממעשה רב שציין שם. 

העולה מכל האמור:
א דעת הר"ש ועוד רבים מן המפרשים והפוסקים דלא מהני פדיון לבלוע. והרמב"ם השמיט דין 	.

זה. ויש שכתבו שיש חולקים על דין זה, ולמעשה נראה דיש לחוש לדעת הר"ש ששפתיו ברור 
מללו שלא לפדות הבלוע.

ב אם נותר דבר שיש בו ממש, יכול לפדות עמו גם את הבלוע. ויש מי שמשמע מדבריו שלאו 	.
דווקא אם נשאר ממה שיצר את הבליעה, אלא כל חילול של דבר שיש בו ממש, יכול לצרף 

אליו את הבלוע.

ג אם קרא שם למעשר שני לאחר שהוא בלוע, יכול לחללו למרות שהוא בלוע.	.

ד מיץ או שאר תוצאות מן הסחיטה חשיב ממשות ולא בלוע, ויכול לחלל, וכך העיקר להלכה 	.
שאפשר לחללו, ודלא כמי שחלק וכתב שדינו כדין בלוע שאי אפשר לחללו.

ה נטע רבעי קדוש מתחילתו, וממילא כל בישול של רבעי, נחשב שבלע כבר קודש, ואין אפשרות 	.
לחללו אלא אם מחלל גם דבר שיש בו ממשות עמו.

ו אם יש בלוע בכלים ולא שייך לחללו, לדעת הרמב"ם בתרומה אין צורך בהגעלה אף אם בלע 	.
בחמין, אלא הדחה ושטיפה בלבד. ויש אומרים שכל דין זה רק בתרומה שהיא דרבנן בזמן הזה. 
]וכמובן שלדעת הרמב"ם שאין צורך בהכשרה, אז גם אי אפשר לקרוא שם תרומה על הבלוע 
בקדרה[. אולם הראב"ד ורוב הראשונים חולקים בזה על הרמב"ם ומחייבים הכשרה. ועל כן 

למעשה יש להכשיר את הכלי ולהוציא הקדושה מהבליעה בכלי. וגם בכלי שאינו בן יומו. 

ז בנטע רבעי שהוא מן התורה לרוב הפוסקים, ודאי שיש להחמיר בזה יותר מן התרומה שלהלכה 	.
היא רק מדרבנן בזמן הזה. 

ח בכלי חרס אי אפשר להגעילו, ואין לו תקנה אלא שבירה. אולם אם הוא אינו בן יומו, העיקר 	.
באיסורי  רק  נאמר  הזה  שההיתר  והגם  בכך.  ולהכשירו  פעמים,  ג  להגעילו  להלכה שאפשר 
דרבנן שאין להם עיקר מהתורה, כגון תרומה, חלה, וק"ו בישולי עכו"ם וכו'. מכל מקום כל 
שאינו בן יומו אפשר להקל גם אם עיקרו מהתורה. בצירוף כמה צדדים נוספים, כגון צירוף 
הדיעות, שנט"ר אינו מהתורה גם בזה"ז, וצירוף הדיעות שאפשר לחלל גם בלוע. ובצירוף 

שיש מי שהתיר גם ביש לו עיקר מן התורה.

 בברכה
שניאור ז. רווח



ל

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

הרה"ג משה יהודה לנדאו שליט"א

מרבני המכון

גידולי בית באיסור כלאים ושאר מצוות התלויות בארץ
הקדמה: יסוד משותף במצוות התלויות בארץ הוא שהם גידולי קרקע. אלא שמצאנו שיש הבדלים 
פתוח,  בשדה  שהגידולים  אופן  לבין  כבית,  שמוגדר  במקום  צומחים  הגידולים  האם  המצוות  בין 

ואפילו שבשני האופנים גדלים הגידולים באדמה טבעית. יש מצוות ואיסורים שחיובם או איסורם 

אינו אלא בגידולי שדה, אבל הגדל בבית אינו בכלל ואף שגדל בקרקע, ויש שדינם בגידולי הבית 

כבשדה, ויש שספק אם דינם שווה בגידולי הבית כבשדה, ויש שמדרבנן החמירו שדינם כשדהא. 

במאמר זה נסכם באלו מהמצוות והאיסורים גידולי בית כשדה מדאורייתא, מה אינו כבית, הספיקות 

בזה, ומה הדין מדרבנן. בנוסף, מה דינם כאשר הגידולים הנ"ל גדלים בבית בעציץ שאינו נקוב. 

••

מקור הדין:
בירושלמי )ערלה פ"א סוף הל' ב( מובא: "רבי יוחנן בשם רבי ינאי - אילן שנטעו בתוך הבית חייב בערלה, 

ופטור מן המעשרות, דכתיב "עשר תעשר את כל תבואת זרעך היוצא השדה. ובשביעית צריכה, 

דכתיב ושבתה הארץ שבת לה', וכתיב שדך לא תזרע וכרמך לא תזמור".

וביאר פני משה )וכ"פ שאר המפרשים שם(: "אילן שנטעו בתוך הבית. לענין ערלה חייב דלא כתיב שדה 

בערלה אלא הארץ, ונטעתם בכל מקום אשר יהיה נטוע בארץ, אבל לענין מעשרות פטור דכתיב 

ביה היוצא השדה, ולא היוצא בתוך הבית. ובשביעית צריכה - ולענין שביעית מספקא לן וצריכה 

למיבעי, משום דכתוב אחד אומר ושבתה הארץ, משמע דבכל מקום שהוא בארץ נוהג בו שביעית, 

ומסתברא  הבית.  בתוך  ולא  בשדך  הוא  אם  דוקא  דמשמע  וגו'  תזרע  לא  שדך  אומר  אחד  וכתוב 

דמספיקא לחומרא".

מבואר בירושלמי שבאיסורים שכתוב בהם "שדך", התמעט הגדל בבית, ובאותם שלא כתוב שדה 

אלא ארץ וכדו', גם הגדל בתוך בית חייב ]כשהוא גדל באדמה ולא במנותק ממנה[.

גם בבבלי )מנחות פד:( נראה כך. ז"ל הגמ': "וחג הקציר בכורי מעשיך אשר תזרע בשדה'; אין לי אלא 

הרי  בארצם".  אשר  כל  'בכורי  ת"ל:  ושבספינה?  ושבעציץ  ושבחורבה  שבגג  לרבות  מנין  בשדה, 

שהמילה שדה ממעטת חורבה, שזהו בית ]וכן פירש הישועות מלכו, ודלא כתוה"א. ראה להלן[, אלא 

שבביכורים חזר והתרבה מ"כל אשר בארצם".

לפיכך, בערלה בעץ הגדל בבית איסורה מן התורה, כמבואר בירוש'. ובעציץ שאינו נקוב  אסור 

מדרבנן ]ובעץ וחרס דאורייתא )רמב"ם פ"י ה"ח(. ובמנח"ש )ח"א סי' עא אות ז( מביא שיש מי שדן שגם  

במתכות דאו', וחולק[.  

••

א.  הגדרת בית הינה מקום מקורה, ויש מצריכים גם מחיצות. הנידון מהי הגדרת בית ודיניו מצוי כיום במיוחד 
בחממות גידול, שפשט השימוש בהם בגידולים רבים. במאמר זה לא נדון מהי הגדרת בית, ומה דין חממה. דינים 
אלו התבררו בהרחבה ע"י רבינו הגרש"ז רווח שליט"א בספרו חלקת השדה ח"א סי' ו, והביא את שיטות הפוסקים 

וההלכה למעשה. 



אמרים הלכתייםמ • ות התלויות בארץור מצאוש יםאר כלוגידולי בית באיס	

לא

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




שביעית:
כאמור, מסתפק הירושלמי בגידולי שביעית בבית. להלכה נקט הפאת השלחן )בהלכותיו סוס"י כ סכ"ד( 
שבזה"ז ששביעית אינה אלא מדרבנן, הגדל בבית אין נוהגים בו קדושת שביעית, שהוא ספק דרבנן. 

וראה בס' חלקת השדה )ח"א סי' ג( שדן בהרחבה והביא את השיטות השונות בזה להלכה.

בחזו"א )כלאים סי' כב ס"א, וסי' כו ס"ד( מבאר שהפאה"ש סובר שעל הצד ששביעית אינה נוהגת בבית, 
אין גם איסור מדרבנן ]בשונה ממעשר שלדעת הרמב"ם חייב מדרבנן[, שאם אסור מדרבנן לא היה 
להרמב"ם  מעשר  שלענין  ואף  בזה"ז.  גם  שנוהגות  דרבנן  שביעית  דיני  ככל  אלא  לקולא,  ספיקו 
והקילו בשביעית  ייאסר, שאפשר שהחמירו במעשר  זה מחייב שגם בשביעית  אין  מדרבנן אסור, 

משום חיי נפש.

החזו"א חולק על הפאה"ש וסובר שא"א להתיר את הגדל בבית מפני שבזה"ז שביעית דרבנן, וספיקו 
לקולא, זה אינו, שמאחר שהוא ספק שמקורו בדאורייתא ל"א ספק דרבנן לקולא.

אמנם כ' החזו"א שהגדל בשביעית בבית בעציץ שאינו נקוב, יש לו על מי לסמוך ]כלומר מאחר 
שמצורפת קולא בעציץ שא"נ ניתן לסמוך על פסק הפאה"ש. כנראה שלולי הפאה"ש לא היה סומך 
מקור  מצינו  שלא  מאחר  כדלעיל[,  בשביעית,  גם  יש  דרבנן  איסור  שמ"מ  שאפשר  משום  להתיר 
מפורש לאיסור דרבנן בעציץ שאינו נקוב בשביעית. ואף שבודאי אין להקל כלל בשביעית בעציץ 
שאינו נקוב בחוץ, ובסתם רהיטת הש"ס והפוסקים שהחמירו מדרבנן בכל עציץ שאינו נקוב כנקוב, 

אולם נוהגים הפוסקים לצרף בספיקות בכה"ג שלא התפרש בש"ס מפורש.

]וע"ש שדן בכמה ראיות מהש"ס שעש"נ אסור }וא"כ מפורש איסורו בש"ס וא"א לסמוך ע"ז להקל{, 
ובהם הירוש' בדמאי סופ"ה על המשנה שהתורם מהגדל בעציץ נקוב על שאינו נקוב ולהיפך, תרומה 
ויחזור ויתרום, וכו' ואמר ע"ז ר"ז שעציץ עשו אותו ספק, לפי הגר"א ורוה"מ הכוונה שעש"נ תיקנו 
חז"ל שדינו כספק חיוב גמור. והק' הגמ' א"כ מדוע א"כ עש"נ אינו מקדש בכרם? והנה לכאורה מגמ' 
זו שהביאה ראיה מכלאים מוכח שגזירת עש"נ שווה בכל דיני הקרקע. וא"כ מפורש דין עש"נ גם 
בשביעית? וגם לפי הגר"א נשאר כך בתירוץ הגמ' שפירש שתי' שמדובר בחו"ל, אבל בארץ מקדש 
מספק. ומוכח שכן הדין בכל איסורים. אלא שהחזו"א סובר שלא זה תירצה הגמ', אלא שגם בארץ 
אינו מקדש משום שאינו חיוב דרבנן גמור ורק עשאוהו כספק, אך לא לאסור בכלאים, ולפי זה אין 

ראיה לשביעית, שיתכן שגם בשביעית הקלו ככלאים מפני חיי נפש.

גם מהגמ' )מנחות ע.( שהביאה ראיה לאיסור עש"נ בכלאים ממעשר אין ראיה גמורה שגם שביעית 
זרעים ותרו"מ דומים, אבל בשביעית הקלו מפני חיי נפש }קצת  אסורה בעש"נ, שאפשר שכלאי 
דחוק, שבגמ' פשיטא שם שכמו שבמעשר כך בכלאים ואין חידוש בזה, משמע שבכל א"נ כנקוב{, 

והא ראיה, שלא הוכיחו כן מכלאי הכרם שמפורש איסורו בעש"נ. וע"ש עוד שדחה ראייתו[.

הביא  כבר  אבל  בדיעבד,  רק  החזו"א משמע שהקל  - מלשון  בזה"ז  בבית בעש"נ בשביעית  א"כ, 
הג"ר קלמן כהנא זצ"ל )בהליכות שדה 72( שב"סדר השביעית" ]שכ' הגר"ז שפירא תלמיד החזו"א עפ"י 
ונכתב  הנוסח  שונה  האחרונה  החזו"א  בשנת  ואמנם  שמותר,  כתוב  עיניו[,  למראה  והיה  החזו"א 
"אפשר להקל", מ"מ הגרק"כ מביא שהחזו"א הורה להתיר, וכן השמועה בשם הג"ר דב לנדו שליט"א 

שהחזו"א התיר ]משמע לכתחילה[. וראה בהרחבה בכל זה בס' חלקת השדה )שם סי' ד ואילך(.

]ומכאן המקור לנידון זריעה ועבודה בחממות שמגדלים בהם בעציצים שאינם נקובים בשביעית, 
וראה בחלקת השדה )שם סי' ד-ז( שמברר בהרחבה מהי הגדרת בית בחממות, ומתי הוי עש"נ, ודין 
עציצים ומשטחים שמעל מ' סאה שדינם כקרקע. וכמו כן מברר )שם סי' ז( שבאותם שמותר בשביעית 

אלא שחייבים מדבריהם במעשר, יפריש מע"ע.



ות התלויות בארץור מצאוש יםאר כלוגידולי בית באיס • אמרים הלכתייםמ

לב

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

ובחלקת השדה )שם סי' ה( מביא שדעת האור לציון להחמיר בעש"נ בבית. והגר"ש וואזנר והגריש"א, 
אף שמעיקר הדין ולהלכה נקטו שמותר בעש"נ בבית, מ"מ לא היה ניחא להו בתעשיה הגדולה הזו 

של חממות, ע"ש בהרחבה. וראה עוד מנח"ש )סי' מ ד"ה וראיתי וסי' מא ד([.

בחיוב תרו"מ

לעומת זאת לגבי מעשר שנאמר בו "שדך", הגדל בבית, מדאורייתא פטור ממעשר. ומ"מ כ' הרמב"ם 
)מעשר פ"א ה"י( שחייב במעשר מדרבנן, והראב"ד סובר שאין חיוב כלל ]יש לציין שמדברי התוס' )ב"מ 

פח. ד"ה בעל הבית( עולה שאילן הגדל בבית חייב במעשרות מדאורייתא. וכבר העירו בזה בתורת הארץ 

)ח"ב פ"ה אות ב(, חכ"א )שע"צ פ"ב ה"ה בינ"א ב(, חזו"א )מעשרות ז, ה(, ואחרונים נוספים[. 

הגדל בעציץ שאינו נקוב בחוץ חייב במעשרות מדרבנן, כמבואר במשנה )דמאי פ"ה מ"י(, וכן ביומא פג: 
ובמנחות )ע.(, ובירוש' חלה פ"ב לגבי ספינה גוששת, וכ"פ הרמב"ם )תרומות פ"ה הטו, טז(. 

חיוב  אפילו  אין  להראב"ד  בקרקע, שהרי  כשגדל  אף  ברכה  בלי  מפרישים  בבית  לפיכך, במעשר 
דרבנן, וסב"ל. ובעציץ שאינו נקוב בחוץ מפרישים בברכה, שהוא חיוב מדרבנן. וכבר הרחיב בדין 
)בחלקת השדה ח"ג תרו"מ סי' ד, ובקצירת השדה ח"א פ"ד(, ושם  זה רבינו ראש המכון הגרש"ז רווח שליט"א 

התבאר בהרחבה מהי הגדרת עציץ נקוב ושאינו נקוב בירק ובאילן, והגדרת בית, ועוד. ע"ש.

 נותר לנו לברר מה דין הגדל בעציץ שאינו נקוב בבית, האם פטור מהפרשה, וכמו בשביעית.

מדברי החזו"א הנ"ל עולה שאף שהקל בשביעית בעש"נ בבית בזה"ז, אין להקל במעשר בבית בזה"ז, 
שלא הקל בשביעית בבית אלא בצירוף מש"כ שעל הצד שמותר אין אפילו איסור דרבנן, וא"כ אינו 
אלא ספק איסור בזה"ז, ובנוסף שלא מצאנו איסור מפורש בעש"נ בשביעית. אבל במעשר שהוא 

ודאי איסור דרבנן להרמב"ם, וגם מפורש איסור עש"נ לא היקל. 

דווקא  הוא  במעשר  בבית  שגזרו  להרמב"ם  גם  שמא  הסתפק  שליט"א  רייכנברג  הגר"ש  אמנם 
בקרקע, אבל בעש"נ כלל לא אסרו מדרבנן, ז"ל: "יש להעיר שהיה מקום לומר שגם לפי הרמב"ם 
בעציץ שאינו נקוב בבית לא גזרו ]והרמב"ם מדבר על הגדל בקרקע הבית שבזמנם הבתים לא היו 
מרוצפים[, וכמו שכותב החזו"א שביעית כב, א לענין שביעית: "והיכי שהעציץ בבית, את"ל דזורע 
בבית דרבנן, י"ל דבעציץ שאינו נקוב לא גזרו כיון דגם בזורע אינו אלא דרבנן". מצד אחד רואים 
שהחזו"א הקיל רק מדוחק, אך שם זה משום שזהו רק ספק אם בית פטור בשביעית. מאידך י"ל כיון 
שחייבו תרו"מ בעציץ שאינו נקוב, אע"פ שאינו שדה וגם אין הדרך לגדל בו, ממילא אינו שונה 

בגלל שהוא בבית, וצ"ע."

ומ"מ לדינא יש להפריש מכל הגדל בבית בלי ברכה. ויש להקפיד גם בבית ובחממות שלא להפריש 
]כגון כשיש משטח מנתק[ על הגדל בעציץ נקוב, הן משום שהוא תרי דרבנן על  מהגדל בעש"נ 
אחד, ובפרט לפי מש"כ שיש צד שבעש"נ בבית אינו אף דרבנן. ובודאי שאין להפריש מהגדל בבית 

ובחממות אפילו באדמה, על הגדל מחוץ לבית אף בעש"נ ומשטח מנותק.

כלאים
הנה לפי הכלל שהתבאר בירושלמי הנ"ל ]שאיסור שנאמר בו "שדך" אינו נוהג בבית מדאורייתא, 
וכשכתוב "ארצך" נוהג גם בבית[, מתבקש שאין איסור כלאים בגדל בבית, שהרי כתוב בו "שדך", 
י"ס שמדרבנן  כן  כמו  מדאורייתא.  בכלאים  מהאחרונים שסוברים שאסור  אלא שמצינו  כדלהלן. 

אסור. ויש לדון בדין זה ובראיותיהם, ואם יש הבדל בין סוגי הכלאים בזה.

שלושת אופני איסור כלאים השייכים למצוות גידולי הקרקע: כלאי זרעים, כלאי הכרם, והרכבות 
של גידולים זב"ז, נלמדים משני פסוקים בתורה:



אמרים הלכתייםמ • ות התלויות בארץור מצאוש יםאר כלוגידולי בית באיס	

לג

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




א. איסור כלאי הכרם נלמד מהפסוק: "לֹא תִזְרַע כַּרְמְךָ כִּלְאָיִם פֶּן תִּקְדַּשׁ הַמְלֵאָה הַזֶּרַע אֲשֶׁר תִּזְרָע 
וּתְבוּאַת הַכָּרֶם" )דברים פכ"ב פסוק ט(. 

ב. הן איסור כלאי זרעים, והן איסור הרכבת גידולים זב"ז נלמדים מפס' אחד )ויקרא פי"ט פסוק יט(: 
"אֶת חֻקֹּתַי תִּשְׁמֹרוּ בְּהֶמְתְּךָ לֹא תַרְבִּיעַ כִּלְאַיִם שָׂדְךָ לֹא תִזְרַע כִּלְאָיִם וּבֶגֶד כִּלְאַיִם שַׁעַטְנֵז לֹא יַעֲלֶה 
עָלֶיךָ", כמבואר בגמ' )קידושין לט., ירושלמי כלאים פ"א ה"ז(. וכ"פ הרמב"ם )כלאים פ"א ה"ה(, והטושו"ע )סי' רצה 
ס"א(, ז"ל: "כלאי האילנות, הרי הם בכלל מה שנאמר "שדך לא תזרע כלאים"...". ואמנם דיניהם 

שונים, שהרכבה אסורה אף בחו"ל, ויש אוסרים גם לבן נח, בשונה מכלאי זרעים, וכפי שדורשת 
הגמ' )קידושין שם, וסנהדרין נו:, ס., הובא והתבאר בהרחבה בתנובות שדה גליון 182(.

וא"כ  מהאיסור,  בית  גידולי  ממעט  בירושלמי  שלהאמור  "שדך",  בכתוב  מפורש  זרעים  בכלאי 
לכאורה צ"ל כלאי זרעים בבית כמעשר שאינו מדאורייתא. אבל מדרבנן שמא אסור כמעשר, וכפי 

שהשוותה הגמ' )מנחות ע.( בעש"נ בין מעשר לכלאי זרעים.

מאידך, איסור הרכבה, הגם שנלמד מפס' זה, מבואר בגמ' בקידושין הנ"ל, שנוהג גם בחו"ל, מפני 
גם  שנוהג  לבהמה  הוקש  כלאים,  תרביע  לא  בהמתך  תשמורו  חקתי  "את  הפס'  מתחילת  שנלמד 
בחו"ל". ומקשה הגמ': "ואלא הכתיב "שדך"? ההוא, למעוטי זרעים שבח"ל". הרי שאף שנלמדים 
מפס' אחד, מ"מ נדרשים בשתי דרכים, ו"שדך" לא נדרש על כלאי הרכבה, ויהיה אסור לכאורה גם 

בבית כשם שאסור בחו"ל, וכשם שהרבעה אסורה באלו.

והנה בכלאי הכרם לא כתוב "שדך", אלא "כרמך", ויש לדון אם מתמעטים מזה כלאי הכרם שבבית 
או לא. שמא כשם שבכלאי זרעים נאמר "שדך", ה"ה "כרמך", ואולי דינו כגידולי בית בשביעית 

שהסתפק הירושלמי?

באחרונים דנו בכמה ראיות לדין זה:

א. הגמ' בעירובין )צג.( דנה אם מצינו מחיצה שגורמת לאיסור, והביאה ראיה מברייתא, ז"ל: "בית 
שחציו מקורה וחציו אינו מקורה, גפנים כאן - מותר לזרוע כאן ]משום שפי תקרה יורד וסותם, והוי 
מחיצה בין הכרם לזרעים[. ואילו השוה את קרויו – אסור...". הרי שכשכל הגג מקורה אסור לזרוע 
כלאים תחתיו. ומכאן הוכיחו שלענין כלאים הגדל בבית חייב ]שהרי מוכח מיניה וביה שמדובר 

בבית בהגדרתו, אלא שחציו אינו מקורה[.

בחזו"א )שביעית כו, ד( מביא שהשואל שם הוכיח מסוגיא זו שיש איסור מדרבנן בכלאים בבית, ודלא 
כהראב"ד שסובר שבתרו"מ אין אפילו איסור דרבנן בבית. ואין לתרץ שדווקא בכלאי הכרם אסור 
ומדאורייתא משום ש"כרמך" משמעו גם בבית, משא"כ כלאי זרעים שכ' "שדך", זה אינו, שמהירוש' 
יאשיה שסובר  ר'  על  ה"א(  פ"ח  )כלאים  בירושלמי  הק'  מה  שווה, שאל"כ,  וכל"ז  כלה"כ  שדין  מוכח 
שכלאי הכרם הוא רק בזורע חיטה ושעורה וחרצן ביחד, א"כ למה הוצרך הלאו בכלאי הכרם, הא 
בלא"ה אסור משום כלאי זרעים, והרי יכלו לתרץ בפשיטות שכלאי זרעים אינו נוהג בבית, ובכלאי 
הכרם התחדש שנוהג. ומדלא תירצו כך מוכח ששווה כלאי הכרם לכלאי זרעים, וע"כ שבשניהם 

האיסור הוא מדרבנן ]שסובר שכל"ז ודאי דרבנן, דכתיב "שדך"[.

גם בתורת הארץ )שם אות כ( הוכיח מהירוש' שדין כל"ז וכלה"כ שווים בבית, אלא שמאחר שפשיטא 
לו שבכלאי זרעים פטור בבית, א"כ מוכח שגם כלה"כ אינו נוהג בבית. וע"ש שדן בהרחבה בראיה זו 

ובראיות אחרות, ומ"מ בהלכה שם כ' שצ"ע בזה אם איסורו דאורייתא או מדרבנן.  

אלא שהחזו"א שם עונה שאדרבא מוכח שגם כלאי זרעים בבית מדאורייתא ]צ"ב כוונתו. כנראה 
לקיבוץ  רק  מתייחס  כרם  שלשון  קודם  שכ'  וכמו  בבית,  דאורייתא  שהוא  פשוט  שכלה"כ  סובר 
הגפנים, ואף כשהוא בבית נקרא "כרמך". וא"כ מהשוואת הירוש' כלאי זרעים לכלה"כ מוכח שגם 



ות התלויות בארץור מצאוש יםאר כלוגידולי בית באיס • אמרים הלכתייםמ

לד

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

וי"ל דכלאים בעירוב  זמ"ז,  "אין ללמוד דרשות חכמים  ומוסיף שבלא"ה  כל"ז דאורייתא בבית[. 
קפיד רחמנא ולא אימעיט בית" ]כוונתו שאף שהירוש' אמר כלל שכל שכ' "שדך" ממעט בית, א"א 

ללמוד מזה לכלאים[. 

ולענ"ד לו"מ דבריו צ"ע, דברי הירוש' )בערלה( ברורים ש"שדך" ממעט בית, ומדוע לא ללמוד שכך 
הדין בכלאי זרעים, שאינו נוהג בבית. ועירוב דקפיד רחמנא אינו אלא בשדה ולא בבית, כשם שאינו 
בעציץ שאינו נקוב? ועל הראיה מהירוש' )בכלאים הנ"ל( שמוכח ממנו שכלה"כ וכלאי זרעים שווים, 
לכאורה ניתן לומר שגם כלה"כ התמעטו מבית שלשון "כרמך" משמעו בשדה ולא בבית ]וכדעת 

הצפ"פ, להלן[. 

"שדך"  בהם  שמפורש  זרעים  כלאי  מ"מ  בית,  ממעט  אינו  ש"כרמך"  לחזו"א  פשוט  אם  גם  ועוד, 
אינה מוכרחת, שבירוש' שם  הוכחתם מהירוש' בכלאים  ועצם  ]וכירושלמי בערלה[.  בית  התמעט 
וחרצן  שעורה  ]חיטה  זרעים  כלאי  עימם  כשיש  איסורם  הכרם  שכלאי  שסובר  יאשיה  דר'  אליבא 
במפולת יד[, ולכן הבינה הגמ' בקושיא שם שלדידיה אף אם משמעות "כרמך" כולל בבית, מ"מ לא 
יהיה דין כלה"כ בבית מאחר שכלאי זרעים לא נוהג שם, וע"כ שאלה למאי איצטריך לאו דכלה"כ, 

אבל להחולקים על ר' יאשיה יתכן שדינם שונה.

וראה עוד בס' שערי זיו )להגר"י וינוגרד( זרעים סי' א מש"כ לתרץ קושיא זו. 

ב. ראיה נוספת שכלאים בבית אסורים הביאו האחרונים )תורת הארץ שם אות כ, מעדני ארץ פ"א ה"א אות 
זורעין בתוכו", וביארו המפרשים  )כלאים פ"ה מ"ד. ופסקה הרמב"ם פ"ז הכ"ג(: "הבית שבכרם  ז( מהמשנה 

שהחידוש הוא שאפילו כשבית מוקף בכרם, מחיצותיו מבדילות, ומותר לזרוע שם. וק' שאם בית 
התמעט מכלאים, מותר אפילו לזרוע בתוכו כלאים, ואף ללא היתר מחיצות המבדילות.

במעדני ארץ )שם( מביא ראיה זו בשם הגרא"י קוק זצ"ל שסבר שבית התמעט מכלאים, והק' ע"ז 
מהמשנה הנ"ל. וע"ש שדן אם ניתן לומר שכאשר צד אחד מהכלאים נמצא מחוץ לגג, אסור משום 
כלאים. ואמנם דוחה תי' זה מסברא ומראיות שבמקום שצד אחד אינו באיסור אין בו כלאים, כמובא 
בגמ' )ב"ק נה.( שכשהחיטים בארץ והשעורים בחו"ל אין כלאים ]ובכל אופן תירוץ זה לא היה מתרץ 

את הראיה מעירובין הנ"ל, שכן מבואר שם שבהשווה קירויו אסור, אף שכולו תחת גג[.

ניתן לדחות שהחידוש במשנה הוא שאין אפילו איסור דרבנן, ודלא כבית שאסור  זו  ומ"מ ראיה 
מדרבנן ]לכה"פ לפי הרמב"ם[.

ועוד נלענ"ד לדחות, שאף אם כלאים בבית מותרים, המשנה משמיעה רבותא שאפילו בבית שנמצא 
באמצע כרם לא בטל שם בית ומחיצות ממנו, כפי שפירשו המפרשים שם, ז"ל הרא"ש שם: "תמיה 
לי מאי קמ"ל, אפילו אצל גדר סומכין זרעים מכאן וגפן מכאן, כ"ש בבית מוקף מחיצות? ואי אמרינן 
דמקום שהוא מוקף גדר מד' רוחות ועומד באמצע הכרם ומקיפו הכרם דהוי כגת ואסור, ולא דמי 
לשומרה, דהתם הזרעים גבוהים מן הגפן, ואין אויר הכרם מקיפו, אתי שפיר, דאע"ג דבגדר אסור 

בבית מותר". א"כ נפרש שגם לגבי שם בית היתה הו"א שאינו קרוי בית בכרם, וקמ"ל שכן.

והנה בתורת הארץ )שם( הוסיף להוכיח מדברי הירוש' שם שהוסיף שאם הבית פחות מג"ט נחשב 
סתום והוי כלאים, וק' דמ"מ אין זה "שדך". וע"כ דן לת' שבכלה"כ שכ' כרמך גם בבית אסור, ולפי 
זה שונה דין כלאי זרעים מכלאי הכרם. אמנם מוסיף להסתפק שמא איסורו רק מדרבנן. ונשאר 

בצ"ע, ע"ש בהרחבה.

ולכאורה יש לתרץ שבפחות מג"ט כשם שלמחיצות אין דין מחיצות, כך אין לזה שם מקום בפנ"ע 
ובטל לכרם, ואינו ממועט משדה. 



אמרים הלכתייםמ • ות התלויות בארץור מצאוש יםאר כלוגידולי בית באיס	

לה

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




ג. עוד הביא החזו"א בסו"ד ראיה שכלאי זרעים נוהג בבית ממה שהקשו הראשונים )חולין ס.( על ספק 
הגמ' "הרכיב שני דשאים זה על גב זה מהו", והקשו הראשונים שמשנה מפורשת היא )כלאים פ"א מ"ח( 

שירק בירק אסור בהרכבה. ותי' בכמה אופנים, שיתכן שאיסור המשנה רק משום כלאי זרעים, וספק 

הגמ' באופנים שאין בהם איסור כל"ז אלא רק הרכבה, כגון בחו"ל. מדוע לא תירצו שנפ"מ בבית 

שכל"ז לא נוהג, והרכבה נוהגת אף בבית. ובע"כ שגם כל"ז נוהג בבית ומדאורייתא. ע"כ.

הנה פשוט לחזו"א שאיסור הרכבה אסור גם בנטיעה בבית ]כפי שהתבאר לעיל עפ"י הגמ' )קידושין 

שם( ש"שדך" האמור בפס' נדרש רק על כלאי זרעים שאינו נוהג בחו"ל, ולא על הרכבה, וא"כ ה"ה 

לגידולי בית[. אמנם התורת הארץ )שם אות יח( מצדד שכיון שמפסוק זה נלמד איסור הרכבה, א"כ 

התמעט בית מהרכבה, ומה שבגמ' בקידושין מבואר ש"שדך" למעוטי חו"ל ממעט רק כלאי זרעים 

ולא הרכבה, יש לחלק בין המילה שדה שממנה ממעטים בית, לבין הריבוי "שדך" שנלמד ממנה ארץ 

ישראל שניתנה לנו משמים, למעוטי חו"ל, ובהרכבה אין מיעוט זה, אבל שדה הממעט בית נדרש גם 

בהרכבה. אמנם התוה"א נשאר בסו"ד בצ"ע. 

ד. מאידך, ראיה שאין כלאי זרעים בבית, מהירוש' כלאים פ"א ה"ט שנחלקו ריו"ח ורשב"ל בשני 
הישועות מלכו שלר"י פטור משום שכ'  וביאר  חייב,  ולר"ל  לר"י פטור  הזרועים בחורבה,  מינים 

"שדך", כדמוכח בגמ' )מנחות פד:. הובא לעיל( שממעט חורבה מ"שדך". אלא שמעיר שהרמב"ם בהלכותיו 

השמיט דין זה. יתכן שסבר שאין הלכה כך. ע"ש.

ה. ראיה נוספת. ב"הר צבי" )זרעים ב סי' לא( מביא את דברי הגמ' )ע"ז לח:( איך היו עושים "המטליא", 
היו מצמיחים במים כמה זרעים יחד. וקשה דהוי כלאים לפי מה שביאר שם שהגדל במים דינו כגדל 

בעציץ נקוב. ומתרץ שמדובר בגדל בבית, ובכלאי זרעים שכתוב בהם שדך אינו דאורייתא. אלא 

שמק' שמ"מ מדרבנן צ"ל אסור לדעת הרמב"ם, כשיטתו לגבי תרו"מ. ע"ש. 

להלכה נחלקו האחרונים: 

הגאון הרוגוצ'ובי בצפנת פענח )כלאים פ"ה הט"ז( כותב מפורש שכלאים כמעשר שבגדל בבית פטור, 

שאין עליו לא שם שדה ולא שם כרם. ומבואר שסובר שאף כלאי הכרם אינו מדאו'. אמנם נראה 

שגם לדבריו אסור בבית מדרבנן לפי דעת הרמב"ם הנ"ל, כשם שמחייב מעשר בגדל בבית, וכפי 

שהשוותה הגמ' )מנחות ע.( דין כלאים למעשר לענין עציץ נקוב.

מדאורייתא מאחר  אסורים  אינם  בבית  הגדלים  זרעים  סובר שכלאי  לעיל  המובא  צבי"  ב"הר  גם 

שכתוב בהם "שדך" ]אמנם לא דן שם על כלה"כ כלל[. ומוסיף שמ"מ מדרבנן צ"ל אסור לדעת 

הרמב"ם, כשיטתו לגבי תרו"מ. 

גם דעת הישועות מלכו )הוב"ל( נוטה שריו"ח שסובר שהזורע בחורבה פטור הוא משום שכלאי זרעים 

בבית פטור, אלא שדן שמאחר שהרמב"ם לא הביא להלכה דין זה, אפשר שסובר שגם בבית חייב. ע"ש. 

ובתורת הארץ )שם( סובר שכלאי זרעים אינו אסור מדאורייתא בבית, אבל בכלה"כ מוכח ]כמובא 

לעיל[ שנוהג גם בבית, וצ"ל ש"כרמך" אינו ממעט בית. או י"ל שגם בכלה"כ אינו אלא מדרבנן. 

ונשאר בצ"ע.

מאידך, החזו"א במסקנתו נוטה שכל כלאים נוהג בבית מדאורייתא. ובדרך אמונה )תחילת הלכות כלאים( 

כ' זאת כדין מוחלט, ובשעה"צ כ' מקורו בשם הישועות מלכו ובשם החזו"א.

גם במעדני ארץ מעלה מכח הראיות שכלאים נוהג גם בבית, ומבאר ב' טעמים מ"ט אע"פ שכ' שדך, 

בכלאים לא נמעט מזה בית. וכעי"ז כ' בשערי זיו )זרעים סי' א, להרב יישעיה וינוגרד זצ"ל(.



ות התלויות בארץור מצאוש יםאר כלוגידולי בית באיס • אמרים הלכתייםמ

לו

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

ולענין הרכבה, בתורת הארץ נוטה שגם הרכבת גידולים אינה מדאורייתא בבית, ואילו מהחזו"א 
מדויק שפשוט לו שגם בבית אסור.

כאמור לעיל, כלאים בעציץ שאינו נקוב אסור מדרבנן. אלא שנחלקו מפרשי הירוש' האם בכלאי 
הכרם בעש"נ נאסרים הגידולים כמו בכלאים דאורייתא, שבירושלמי בדמאי סופ"ה מובא שעציץ 
שאינו נקוב עשו אותו מדרבנן כספק. והק' דא"כ בכלאי הכרם יאסור, ובברייתא כ' שעש"נ אינו 
מקדש בכרם. ולפי הרש"ס וכעי"ז בפני משה בתירוץ השני וכן לפי הגר"א עולה שתי' הגמ' שבאר"י 

מקדש. אמנם לפי פנ"מ בתי' א וכן לפי החזו"א עציץ שאינו נקוב אינו מקדש כרם אפילו בארץ.

והנה אף שבשביעית מקילין בעש"נ בבית, מ"מ בכלאים אין להתיר בכה"ג, שהרי לא התירו בשביעית 
אלא משום שבזה"ז דרבנן, משא"כ כלאים שלרוה"פ הוא דאורייתא, ועוד, שכאמור לעיל  גם הגדל 
בבית י"א שאסור משום כלאים. ומכל מקום בצירוף עוד היתרים אפשר להקל בעציץ שאינו נקוב 
בתוך בית לענין כלאים, וכמו שהתרנו במשטח זריעה לתלמידים שכל עציץ בפני עצמו ואין חיבור 

שורשים. אולם אין מרחק ביניהם ]ראה חלקת השדה כרך ד כלאים סי' א[.

מתנו"ע בבית:
הירוש'  הסתפק  לא  מדוע  דן  והשתא(  ד"ה  מעשרות,  למס'  פירושו  בסוף  וצפת,  מסלוצק  )להרידב"ז  הרי"ד  בתוס' 
בערלה שם אם נוהג דין מתנות עניים בבית, שהרי בשכחה ובפאה כ' "שדך", וה"ה לקט, ומאידך כ' 
בהם "קציר ארצכם", וא"כ צ"ל דינו כשביעית, שהגדל בבית הוא בספק חיוב. ומצדד לומר שהפטור 
בבית אינו אלא כשהמילה "שדך" באה למעט, אך כשבאה לרבות לא התמעט בית, וכ"ה במתנות 
עניים, ע"ש. אמנם הרב בעל תורת הארץ )שם סקי"ב( דן בהרחבה, ונשאר בספק בדין זה. ועוד מסתפק 
שם על הצד שגידולי בית אינם חייבים מדאורייתא במתנות עניים, האם חייבים מדרבנן. ונשאר 
)שם( דן בשאלת הרידב"ז בתוס' רי"ד שלו, ונוקט לפי סברותיו שאכן נוהג  בספק. ובמעדני ארץ 
בבית, ושדה לא בא למעט בית. ע"ש. וצ"ע לדינא ]ובמקו"א כתבנו מתי נאמר דין ספק לקט לקט, 

כלומר שבספיקות במתנו"ע יש לנהוג לחומרא, אם הוא דווקא במקום שיש חזקת חיוב, ועוד[.

ביכורים מגידולי הבית:
)פד:(.  וכולם הוכיחו דבריהם מהגמ' במנחות  גידולי בית חייבים בביכורים,  נחלקו אם  האחרונים 
בתורת הארץ )שם ס"י( כ' שאין מביאים מגידולי בית, ואם הביא לא קדשו. ומקורו מהגמ' שם: "וחג 
לומר:  תלמוד  מנין?  מאליהן  עלו  אלא שתזרע,  לי  אין  בשדה'.  תזרע  מעשיך אשר  בכורי  הקציר 
בשדה". כיצד ניתן ללמוד מהמילה "בשדה" לרבות עלו מאליהם, מדוע לא דרשו ממילה זו למעט 
גידולי בית. אלא בע"כ שהבבלי אינו סובר כהירוש', ומ"שדך" לא התמעט בית. אלא שהרמב"ם 
נקט להלכה כהירוש', ודורש שדה בתרו"מ למעט בית. ומ"מ לענין ביכורים צ"ל פשוט שפטור מפני 
שגידולי בית אינם מהמובחר. ולכן הגמ' לא מיעטה בית מ"שדך", שבלא"ה א"א להביא משם, שאינם 

מהמובחר. עכ"ד.

ואילו הישועות מלכו )כלאים פ"א סוף ה"א( הביא המשך דברי הגמ' שם שגידולי בית חייבים בביכורים, 
ששאלו: "אין לי אלא בשדה, מנין לרבות שבחורבה... ת"ל: בכורי כל אשר בארצם". הרי שיש לימוד 
מיוחד שגם הגדל בבית חייב, שהרי חורבה היא בית, ולולי הריבוי הנ"ל היה בית מתמעט מ"שדך", 
וכדברי הירוש' ]היפך דברי התוה"א בשיטת הבבלי[. ולשיטתו פשוט שמביאים, ואף צריך להביא 

ביכורים מגידולי בית.



לז

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




הרה"ג ישראל אנקווה שליט"א

 ראש כולל 'מנורת המאור'
מרבני המכון

הפרשה בזה"ז מהרע על היפה
כתב מרן השולחן ערוך )סימן שלא סעיף נב(: 'אין תורמין אלא מן היפה. ונראה לי דהשתא 
דלאיבוד אזלא מפני הטומאה, אין להקפיד בכך. ומיהו במעשר הניתן ללוי ולעני, יש להקפיד'. 

ע"כ.

יש להסתפק במי שמפריש מעשר עני ומעשר ראשון באופן שמקיים את מצות הנתינה על ידי פירעון 
הלוואה, כעין המבואר במס' גיטין )דף ל.( המלוה מעות את הכהן ואת הלוי ואת העני להיות מפריש 
עליהן מחלקן, וכמו שעושים ב'בית המעשר' שע"י המכון למצוות התלויות בארץ בהפרשת מעשר 

ראשון ומעשר עני, האם בכה"ג חייב להפריש דווקא מן היפה או שאין צורך להקפיד בכך.

והנה הטעם לומר שא"צ להקפיד בכך הוא מחמת שאין בכך תועלת ללוי ולעני, שהרי בסופו של דבר 
הישראל משתמש בפירות לפירעון חובו שהלווה להם, ואינם מקבלים בפועל מעשר זה, גם מבחינת 
הערכת שווי הפירות, אין הבדל אם מפרישים מן היפה או מן הרע, שכן קובעים שער מסוים לפירעון 
ההלוואה שאינו משתנה לפי איכות הפירות. וכדאיתא שם ''פוסק עמו כשער הזול'' ואף פחות משער 

הזול, א"כ אין טעם להקפיד להפריש דוקא מן היפה.

ונראה שספק זה תלוי במה שיש לחקור בגדר הדין ד'מן היפה' האם הוא משום תועלת הכהן או שהוא 
משום כבוד וחשיבות המצוה, ולכאורה היה מקום לתלות ספק זה במחלוקת רבנן ורבי יהודה במשנה 
)תרומות פ"ב מ"ד(: כל מקום שיש כהן תורם מן היפה וכל מקום שאין כהן תורם מן המתקיים, ר' יהודה 

אומר אין תורם אלא מן היפה, ע"כ. הרי שלת"ק אם אין כאן כהן יתרום מן המתקיים אע"פ שאינו 
יפה והיינו משום תועלת הכהן, ולרבי יהודה אף שלתועלת הכהן עדיף שיתרום מן המתקיים מ"מ 
צריך לתרום מן היפה משום כבוד המצוה. אמנם יש לדחות דלכו"ע אין זה אלא משום חשיבות וכבוד 
המצוה, אלא שלת"ק המתקיים הוא היפה כיון יש לו את מעלת המתקיים, וכן ביאר הקרית ספר על 
הרמב"ם )תרומות פ"ה ה"א(, וז"ל, ובמקום שאין כהן תורם מן המתקיים עד שיבא לידי כהן דהא הוי 

'חלב' לדידיה, דאי תורם ממה שאינו מתקיים הא פסיד, עכ"ל.

הולך  שהרי  מעשר  ותרומת  בתרומה  היפה  מן  ולתרום  להקפיד  א"צ  דבזמנינו  כתב  השו"ע  והנה 
לאיבוד, ומוכח שאין זה משום כבוד המצוה אלא לתועלת הכהן ובזמנינו שאין כאן כהן שמקבל א"צ 
להקפיד בזה, ולפ"ז המפריש בדרך פירעון הלוואה אינו צריך להפריש מן היפה. וראה בדרך אמונה 
)תרומות פ"ה, ציון ההלכה אות יט( שכתב דהוא הדין לנוהגים כדעת החזו"א שאינם נותנים את המעשר 

]ודלא כדעת מרן השו"ע שהובא לעיל[, אין צריך להקפיד ולתת המעשר ראשון מן  ראשון ללוי 
היפה. ומבואר דנקט הגר"ח קנייבסקי זצ"ל כל הסיבה שצריך מן היפה הוא משום תועלת הנתינה 

ומי שאינו נותן אין לו להקפיד על היפה ואין זה משום כבוד וחשיבות המצוה.

אמנם ראה בביאור הגר"א דפירש טעם השו"ע מטעם אחר, דעל מה שכתב מרן השו"ע דבזמן הזה אין 
להקפיד, כתב הגר"א )ס"ק צה( וז"ל, דכל מה שתורם הוי מהרע, ע"כ. והיינו דלעולם היה מן הראוי 
להפריש בזמנינו שאין לנו נתינה לכהן והולך לאיבוד, ג"כ מן היפה, אלא שחסר בהיכי תמצי לכך, 
דכיון שהולך לאיבוד נחשב אף היפה כדבר רע, ולזה אין טעם להפריש מן היפה, ומוכח מדבריו 
שאין הנתינה לכהן סיבת הדין ד'מן היפה' אלא כבוד המצוה בלחוד היא, ונראה דלדעת הגר"א אף 
מי שאינו נותן ללוי מחמת דס"ל המע"ה, ג"כ צריך להקפיד לקרוא שם על היפה משום כבוד המצוה.



הפרשה בזה"ז מהרע על היפה • אמרים הלכתייםמ

לח

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

ולכאורה יש להוכיח מהגמ' )ברכות לט:( דדין מן היפה אינו משום תועלת הנתינה אלא משום מעלת 
המצוה, שהרי שם בגמ' נחלקו האם שלם עדיף או גדול עדיף בדיני קדימה בברכות, והביאו ראיה 
ממחלוקת חכמים ורבי יהודה האם עדיף לתת חצי בצל גדול או בצל קטן שלם, ואח"כ דחתה הגמ' 
נימא שדין מן היפה הוא לתועלת הכהן, מה היתה ההו"א  והנה אם  זה במחלוקתם, ע"ש.  פירוש 
לדמות דין קדימה בברכות שהוא לכל הדברות משום מעלת המצוה, לדין מן היפה, והלא כל דין מן 
היפה הוא מה שיש בו תועלת הכהן ואילו דין קדימה בברכות הוא חשיבות עצמית, ומזה שהביאו 
ראיה מדינים אלו מזה לזה, מוכח שהכל ענין אחד הוא לתת כבוד וחשיבות למצוה ולתרום מן היפה 

ולהקדימו בברכה, ולהכי יש להוכיח מדין מן היפה לדין קדימה בברכות.

העולה מן הדברים:
מפשטות השו"ע נראה דכל החיוב לתת מהיפה הוא לתועלת הכהן ובזמנינו שהכל הולך לאיבוד 
אין ענין להקפיד בכך, ולפ"ז גם הנותנים בדרך פירעון חוב אינו צריך להקפיד לתת מן היפה, 
אבל לפירוש הגר"א, וכן נראה ממה שהביא מורינו הגרש"ז ריוח שליט"א בספר קצירת השדה 
)פי"ב ס"כ( דאף הכהן עצמו צריך לתת להפריש מן היפה מפירותיו אף שנוטל התרו"מ לעצמו 

וכן אינו מועיל שימחול כהן על זה, לפ"ז נראה דבכל גווני צריך לתת מן היפה.

ובר מן דין י"ל, דכיון שאף בדרך פירעון חוב, הרי זה נעשה בשני שלבים, ראשית מפרישים התרומה 
ומקנה אותה לכהן ואח"כ שכבר זכה בהן הכהן או הלוי או משום מכירי כהונה או ע"י זיכוי, נוטלם 
הישראל לעצמו, א"כ כיון שבשלב הראשון הכהן זוכה בהם, אי אפשר לדון על השלב השני שנוטל 
אותם הישראל, כדבר שלא יבוא ליד הכהן, שהרי סוף סוף באו ליד הכהן וזכה בהם, ונמצא שלכל 
הצדדים בין מטעם תועלת הנתינה ובין מטעם כבוד המצוה, צריך להקפיד באופן ההפרשה על ידי 
'המלוה את העני' שהחלק המיועד למעשר ראשון או מעשר עני יהיה מן המובחר והיפה וכעיקר דין 

השו"ע.



לט

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




הרה"ג אדיר כהן שליט"א

דיין ומו"צ בישיבת 'כסא רחמים'

שיעור הפרשת חלה למעשה
מכתב זה נשלח בהוראת רבנו מרן ראש הישיבה הגר"מ מאזוז זצוק"ל, לבנש"ק נכדו של הגר"ח נאה 
זצ"ל בבירור שיעור הפרשת חלה למעשה. מרן ראש הישיבה עבר על תשובה זאת והוסיף הערות, 

כדלהלן.

בס"ד ערב שבת קודש פר' נצבים-וילך, כ"ד אלול הרחמים התשע"ז לפ"ג.

יעלה ויבא לכבוד הרה"ג בנש"ק רבי יהושע נאה נר"ו

אחדשה"ט!	

יקרת מכתבו אשר שלח למו"ר ועט"ר מרן ראש הישיבה יחשל"א ]זצוק"ל[ הגיע לנכון, בו האריך 
לקיים מילי דאבות דברי מר זקנו הגרא"ח נאה זצ"ל בשיעורי תורה ממה שהקשה מו"ר נר"ו על 

דבריו בביאור הגאון מהר"ח פלאג'י זצ"ל, ונמסר לידי להשיבו דבר בס"ד.

לבין  נר"ו  מו"ר  עט"ר  מרן  בין  מחלוקת  כל  אין  להבהיר שלמעשה  לנכון  ראיתי  דברי  ובראשית 
הרמב"ם  כדעת  דרהם  בתק"ך  חלה  להפריש  יש  ולתרוייהו  זצ"ל,  תורה  שיעורי  בעל  הגאון  זקנו 
וכדעת מרן  1.560 ק"ג.  יוצא  גרם,  אינו עולה על שלוש  ולמו"ר לפי מה שגילו לאחרונה שהדרהם  1.666 ק"ג,  )להשע"ת  ומרן 
הגר"ע יוסף זצ"ל בספריו האחרונים. וראה באורך במאמרו של מו"ר בקובץ ויען שמואל חלק י"ח סי' י"ט(. כך שמה שכתב 

שהאריך במכתבו כיון שמו"ר מתקשה בקושיא זו ארבעים שנה, ולא זו בלבד אלא היה תקופה בה 
פסק מו"ר כהרב בן איש חי. אין זה מדויק כלל, ואין קשר בין קושיא זו לבין מה שפסק מו"ר בעבר 
זה,  ועיין בנושא  כהבא"ח, שזה היה בחו"ל ששם נמשכו אחרי הבא"ח בזה, אבל בעלותו לאה"ק 
דעתו כהרמב"ם ומרן הש"ע, וכמו שפירסם בירחון אור תורה )טבת התשל"ח( וכן דעתו מאז ועד עתה.

ובעיקר הבנת מו"ר בהבנת הגר"ח פלאג'י שכוונתו על משקל הקמח ולא על משקל המים, אין הוא 
יחיד בהבנה זו, אלא כן הבינו בדבריו הגאון בן איש חי והגר"נ כדורי )שהעתיק מו"ר דבריו מכת"י באו"ת שם(.

ועתה אבאר דברי מו"ר, שלכאורה אם כהבנת הרב שיעורי תורה, א"כ הו"ל להרח"ף לפרושי דאיירי 
במים, מה שאין מבואר כן בלשונו כלל, אף שלשונו שם באר'ש טובה ורחבה, ועל מי סמך שנדע 
זאת. ועוד, שמקורו מתשובת הגאונים ואינהו איירי בקמח וכלשונם "עיסת חלה". ובסוף מכתבו 
לומר  יש  אולי  לזה  עיסה.  ולא  קמח  כשהוא  למדוד  יש  חלה  שיעור  והרי  ותמה  כת"ר  מזה  נרגש 
שהגאונים לא בדקו וראו שיש בזה שינוי, ועוד אפשר לפרש לשונם קמח של עיסת חלה, שהרי עיסת 
חלה עיקרה זה קמח )עם תוספת מים(. אבל ודאי שאין לפרש שעיסת חלה הכוונה למים בלבד. ומה גם 
שראינו להגאונים במקומות אחרים שסוברים לשער לפי משקל כמבואר בספר שיעורי תורה גופיה 
לעיל מיניה בשם רב יהודאי גאון ורב סעדיה גאון. ]וכן בין כתיבה למסירה, הראיתי דבריו למו"ר, 

ומיד אמר, והרי ודאי שעיסת חלה אין הכוונה למים. ושזה פשוט וברור[.

ומה שכתב שנעלם מעיני מו"ר "משנה תורה מפורש", בפ"ה מהל' חו"מ הי"ב שכתב: וכמה שיעור 
חלה כמו שלוש וארבעים ביצים וחומש ביצה כגוף הביצה הבינונית לא כמשקלה. ע"כ. באמת שדברי 
במאמרו  שהזכירם  ראיתי  חיפוש  מעט  ואחר  דוכתין,  בכמה  מו"ר  שהזכירם  זכורני  אלו  הרמב"ם 
באו"ת )תמוז התשס"ט סי' ק"ה(. ע"ש. אלא שזה אינו פלא אם לא ראו דבריו בזה הגרח"פ והבא"ח, אחר 
שדברי הרמב"ם אלו בפינה נדחה בהל' חמץ ומצה בענין שאין לשין בפסח יותר משיעור חלה אגב 



שהעלמ ה חלתפרשה ורעשי • אמרים הלכתייםמ

מ

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

הדברים שם בקצרה.א ואילו בהל' בכורים ששם עיקר הלכות חלה באורך לא הזכיר הרמב"ם אלא 
שהשיעור תק"ך דרהם בלי להסביר שהולכים לפי הנפח ולא לפי המשקל, וכל שכן שלא האריך שם 
כמו בפיה"מ )פ"ב דחלה ופ"א דמדות( שהמשער במשקל יצא לו שיעור אחר לחלוטין וטעותו גלוי מאד 
וכו'. אבל לכאורה קשה איך לא ראו דבריו בפיה"מ דהוי סוגיא בדוכתה, ועל זה הליץ טוב עליהם 
מו"ר ע"פ מה שמצינו לגדולי האחרונים שלא כל כך השגיחו בפיה"מ. וכן ראיתי בליל שבת כי-

תבוא שהסביר זאת מו"ר לגיסי הגרא"ב מאדאר ששאלו על כך מהרמב"ם בהל' חו"מ.

ובהיותי בזה מצאתי און לי בהבנת הגר"ח פלאג'י כדברי מו"ר, דעינא דשפיר חזי להרח"ף גופיה 
בספרו רוח חיים )יו"ד סוף סי' שכ"ט( שציין לעיין בספר נכ"י ]נוהג כצאן יוסף[ דח"י ע"ג בחשבון שיעור 
של החלה. ופתחתי ספר נוהג כצאן יוסף, ושם כתב בזה"ל: וכבר שיערו האחרונים דשיעור חלה הוא 
שני לטראות וחצי קמח. ואחר כך כתב שיתכן ושיערו זה בקמח דגן אבל בחטין יש ליקח יותר. ע"ש. 
הרי ששיעור זה בקמח.  ונצדק קדש מו"ר נר"ו. ]ולעומת זה ראיתי בשו"ת קול אליהו טופיק ח"א 
)חאו"ח סי' ל'( שרצה לדחוק בכוונת הבא"ח שכוונתו לתשע"ז דרהם מים. ע"ש. ואיני יודע אם אפשר 

לדחוק זאת, אחר שהבא"ח שנה משנתו פעמיים )שנה א' פר' צו סי"ט ושנה ב' פר' שמיני הל' חלה ס"א( והדגיש 
בלשונו שהשיעור קמח. ובפרט דמסתמך ואזיל על דברי הרח"ף בחיים לראש הנ"ל. אם כי לדינא 
ודאי שצדקו דברי הרב קול אליהו בזה[. ומ"מ לדינא אין כל נפק"מ בין מו"ר להרב שיעורי תורה, 

וכל זה רק לפלפולא בעלמא בהבנת גדולי האחרונים.

 בברכת תז"ל רנ"ו
ע"ה אדיר הכהן ס"ט

א.  וכשעבר מו"ר על המכתב קודם שליחתו הוסיף כאן בזה"ל:
וכיו"ב לא ראה מרן בהלכות קרבן פסח פ"ה ה"ט שמפורש דעת הרמב"ם שיש מהלך ט"ו מילין מזריחת השמש עד 
חצות היום בניסן, וא"כ מהלך מיל 24 דקות. ומרן נמשך אחר התה"ד ששיעור מיל 18 דקות, כי מצא אסמכתא לזה 

בפיה"מ ריש ברכות. ולא שת לבו הטהור לעיין בהלכות קרבן פסח. נאמ"ן ס"ט



מא

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




הרה"ג דניאל רווח שליט"א

 רב קהילת 'בית דוד'
מו"צ בקו ההלכה שע"י המכון

בירך על הענבים ולאחר מכן סחט יין

שאלה: בירך על אשכול ענבים בפה"ע, לאחר שאכל חצי אשכול סחט את חצי האשכול השני 
ועשאו יין, האם צריך לברך עליו בפה"ג או שנפטר בברכת בפה"ע שבירך על חציו הראשון של 

האשכול? 

תשובה: בשו"ע בסי' קס"ח סעיף ו' מבואר דאם בירך על פת הבאה בכיסנין בורא מיני מזונות 
באופן שלא קבע עליו סעודה, ואח"כ רוצה לאכול שיעור של קביעות סעודה, דהדין הוא שאם יש 

במה שלפניו והלאה שיעור קביעות סעודה צריך ליטול ידיו ולברך המוציא, ]ע"ד משל, אם חמישה 

רוצה  ולאחר שאכל שלושה  ארבעה  רק  לאכול  דעתו  והיה  סעודה  קביעות  שיעור של  הם  רוגלך 

לאכול מכאן ולהבא עוד חמישה, אזי אותו הרוגלך הרביעי שאותו עדיין לא אכל מצטרף לשיעור 

הקביעות סעודה[.

ומבואר שהשתנתה ברכתה של הפת ממזונות להמוציא ומחויב לחזור ולברך עליה המוציא, וא"כ 

ה"ה כאן נימא הכי שהשתנתה ברכתו של חצי האשכול השני מבפה"ע לבפה"ג וצריך לחזור ולברך 

עליו בפה"ג.

אלא שבהגהות רעק"א )שם, נד' במהד' פרידמן( מבואר להיפך דכ' שם וז"ל: נראה לענ"ד דלאו מילתא 

דפסיקא דמי שהיה לפניו כזית פת הבאה בכיסנין ובירך בורא מיני מזונות ואחר שאכל חצי זית 

גמר בדעתו להביא לו יותר פת הבאה בכיסנין ולאכול שיעור קביעות בזה כשגומר לאכול חצי זית 

הנשאר אין לברך עליו המוציא דהא כבר בירך על החתיכה בורא מיני מזונות ולו יהא שהוא פת 

גמור אם יברך בורא מיני מזונות יצא, אבל אם אוכל תחילה האחר שהביאו לו אח"כ מברך עליו 

המוציא. עכ"ל.

יצא  בפה"ע  יין  על  שבירך  מי  דבדיעבד  להגפן  נהפך  שהעץ  דידן  בנידון  שה"ה  למדנו  ומדבריו 

]כמבואר בסי' ר"ח סק"ע במשנ"ב[, ועי' כה"ח )שם( שחלק ע"ד רעק"א הנ"ל וכתב גדולה מזו דגם 

ברוצה לאכול קביעות מכאן ולהבא אי"צ לחזור לברך המוציא דהא אם בירך על הפת מזונות יצא. 

ודבריו אינם מובנים דהנ"מ בבירך על הפת ממש מזונות יצא אבל כאן דהוא דרך גררא אינו יכול 

לפטור במזונות את מה שהתחייב בברכת המוציא. 

ואולם אכתי בנד"ד יש לדון מצד אחר, שכיון שהיין עדיין לא היה בעולם בשעת הברכה הראשונה 

שיעשה  היין  את  לפטור  ודעתו  ממש  יין  על  בבירך  לדון  ויש  הראשונה,  העץ  בברכת  נפטר  לא 

מהענבים, מי מיפטריה או לא, וזה יהיה תלוי במחלוקת הכה"ח והחזו"ע האם יכול לפטור בברכה 

אוכל שעדיין איננו מוכן.



מב

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

 תשובות הלכה למעשה שהשיבו ראש המכון 
ורבני בית ההוראה שליט"א

)נלקט מתוך שאלות רבות שנשאלים הרבנים מידי יום ביומו בקו ההלכה ובשו"ת און ליין(

 קו ההלכה והכשרות 03-7528999
ימים א-ה בין השעות 09:30 ועד 23:00 יום ו בין השעות 09:30 ועד 13:00

  

מורינו ראש המכון גהרש"ז רחוו שלטי"א
זרעים:

שתילת עצי הדר שאין ידוע מקורם
שאלה: עירית ת"א מחלקת היום עצי פרי הדר לשתילה בחצרות הבנינים. העצים בני שנה וחצי 

לדבריהם. האם יש בעיה לשותלם מפני חשש מורכב וכו'?

שנלקחו  מעצים  חלוקה  או  שלהם  משתילה  עקירה  אם  העצים  מקור  מה  הסברתם  לא  תשובה: 
גם  בעיקרון  אילן,  כלאי  לגבי  ערלה.  שנות  מנין  היא  זו  לשאלה  העיקרית  והחשיבות  ממשתלה, 
בפירות הדר יש הרכבה על כנות שהן מאות מין ויש שאינו מינו. אולם כיון שיש אומרים שפירות 
הדר להוציא הרחוקים ביותר, מין אחד הם, על כן נהגו להורות בזה, שאסור ליהודי להרכיב, וגם 
לשתול באדמה ]גם עם גוש[, אלא על ידי נכרי. אולם שתיל שכבר באדמה, יהיה מותר לקיים גם על 

ידי יהודי. חשוב לציין שבקנייה מלכתחילה יש להשתדל לקנות מין על מינו.

קיימת משתלה הנמצאת בצומת בני ראם שמשתדלת מאד בענין זה שכל השתילים הנמצאים שם 
יהיו ללא חשש כלאים. וראוי לקנות רק משם, כל סוג עץ שיש בו חשש להרכבה.

צמח ופרי 'מורינגה'
שאלה: שלום וברכה הרב, נשאלתי על 'מורינגה', מה דינה לגבי מעשר וערלה?

הסוגים,  כל  על  אענה  אז  שואל,  את  המורינגה  מחלקי  אילו  על  בשאלתך  ציינת  לא  תשובה: 
]בהרחבה כתבתי בזה בס"ד בשו"ת חלקת השדה ח"ה ערלה סי' א[.

א. עלי המורינגה המשווקים כמות שהם או לאחר טחינה, אין לחוש בהם כלל לערלה ומותרים הם 
באכילה לכתחילה. 

ב. גם שאר חלקי העץ כגון קליפת הגזע, הפקעות וכו', אין לחוש בהם לערלה.

ג. בפירות המורינגה, המשווקים טריים או יבשים, או כשמן המופק מפירות המורינגה, כיון שהם 
גדולי  רבותינו  וכדעת  כירק  להחשיבו  שיש  הרי  בגרעין,  מזריעתם  שנה  תוך  פרים  את  נותנים 
הפוסקים: הרדב"ז, המהר"ש גרמיזאן, המהר"י חביליו, שו"ת מעט מים, הבן איש חי, הגר"י ניסים 
זצ"ל, מרן הראש"ל הגרע"י זצוק"ל, מו"ר הגר"ש משאש זצ"ל, הגאון רבי מרדכי אליהו זצ"ל ועוד. 

וכך אנו נוהגים ומורים הלכה למעשה.

ד. אולם לדעת רבינו החזו"א שלא סמך על טעם זה אלא בצירוף אם אינו נותן פריו יותר משלש ]או 
ארבע שנים, ראה בספר עץ השדה פרק ג[, הרי שצמח זה נותן יותר מארבע שנים, והנעשה מפירות 

• ביני עמוד+י •



ני עמוד+יב • תשובות בהלכה	

מג

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




צמח זה לדעתו, יש לחוש לערלה. אולם כתבנו צד להתיר כיון שאין אכילתו מצוייה אלא לשמירת 
כזה פטור מערלה. אולם שמענו שאכילתו מצוייה במקומות  וכלשון הרדב"ז שבמקרה  הבריאות, 
הגידול, ובפרט ששמענו וראינו כתוב אשר במדינות נחשלות זה נשתל בכמויות גדולות כדי שישמש 
כמזון בדומה לקטניות לאוכלוסייה המרובה במדינותיהם, ואם כן אלו הנתונים, יש להגדירו כפרי 
עץ מאכל. אולם גם לדעת החזו"א כל הנעשה משאר חלקי העץ לכו"ע מותר באכילה ואין לחוש 

לערלה.

הפרשה נכונה של מעשר שני/עני מפרי ה'אבוקדו'
שאלה: ערב טוב, היה לי 1450 ג' אבוקדו של טבל, הפרשתי תו"מ וחללתי את המע"ש על מטבע 
של שקל, א. האם החילול חל )יש לי עדיין את הפירות - את הצד של המע"ש(: הפרוטה היא פרוטה חדשה, אינה 
פרוטה חמורה. ב. האם יהיה אפשר לחלל אח"כ על הפרוטה הזו עוד מע"ש גם של שאר מינים )- אף 

של מינים החייבים מה"ת, או עכ"פ על פרוטה אחרת שבשקל(. אשמח לתשובתכם בהקדם. תודה רבה.

תשובה: מחיר ממוצע לק"ג אבוקדו היום זה 10 ₪. 1,450= 14.5 ₪ חילול מעשר שני 9 אחוז מכלל 
24 אג'[. אלא שטעות  ]1 ינואר בסך  1.305 ₪  כך שאין בעיה עם הפרוטה שהיא כיום  התוצרת: 
אחת גדולה טעית, אין מעשר שני באבוקדו, כל הפירות עדיין מעשר עני. אז כל מה שעשית אין 
לזה משמעות. פשוט להפריד בצד 130.5 גרם. ולקרוא לו שם של מעשר עני ]ובתנאי שאיננו הצד 
שכבר קבעת לו שם של מעשר ראשון ]כמו שכתבת ששמת בצד את המעשר שני[, ולתת אותו פיזית 
ללוי  ראשון  על מעשר  גם  מנוי  ולעשות   ]03-9030580[ לבית המעשר  כעת  או להתקשר  לעניים. 
שאתה חייב לתת לו פיזית 145 גרם. וגם לעני שאתה חייב לתת לו 130 גרם. ובאמצעות הלוואה 

מראש יש לך הסכם, שאתה משאיר הפירות אצלך והם מתקזזים מההלוואה.

הנוסח הנכון להפרשה בתקופת המעבר ממעשר עני למעשר שני
שאלה: שלום כבוד הרב, יש לי שאלה לגבי נוסח הפרשת תרומות ומעשרות מפירות הדר בחצרי 
הפרטית. מצד אחד השנה הנוכחי היא השנה הרביעית מעשר שני, מצד שני הפירות הבשילו לפני 

ט"ו שבט ואז שייכים לשנה הקודמת של מעשר עני.

תשובה: שלום, למעשה, בפירות הסטטוס משתנה רק לאחר טו בשבט. שאז כל הפירות שיחנטו 
לאחר טו בשבט יהיו מעשר שני. וכל האחרים ימשיכו מעשר עני. מאידך אתרוג למרות שהוא פרי 
והתאריך שלו טו בשבט, השלב שלו היא לקיטה, ולכן כל שיילקטו אותו לאחר טו בשבט כבר יהיה 
מעשר שני. ופירות הדר, יש מי שהשווה לאתרוג ויש מי שדן אותם כשאר פירות, אז נכון להחמיר 
וכל מה שילקטו לאחר טו בשבט יפרישו מספק ויאמרו אם צריך שני ואם צריך עני, כמו שכתוב 
בנוסח. אבל בוודאי כעת שאנחנו לפני טו בשבט, כל הפירות ללא יוצא מן הכלל, עדיין מעשר עני.

כסף מעשר ראשון
שאלה: שלום כבוד הרב, לפני תקופה הגיע אלי ידיד שהוא לוי, ואמר לי אתה אברך הא לך 50 ₪ 
שקיבלתי, ומעשה שהיה שמאן דהו נכנס לבית הכנסת ואמר לי אתה לוי, יש לי 50 ש"ח שאני שומר 
מזמן של מעשר שני, והלך לדרכו. והוא בא אלי כאברך והביא לי. ובינתיים שהסתפקתי מה אעשה 
עם זה, שהלא אם זה מעשר שני, המעות קודש, התערבב לי ה 50 עם שני שטרות אחרים של 50 ₪ 

וכעת אני עם 150 שח מסופקים. מה עלי לעשות.

יש לחוש למה  נותן ללוי. מכל מקום,  כן  ועל  תשובה: הגם שההגיון אומר שזה מעשר ראשון, 
שאמר בפיו. ולמעשה יותר נראה שאפשר לחלל גם על שטרות, ואין כאן המקום להאריך. ויותר 
הייתי חושש שמא זה שטר גדול והניח אותו לכמה שנים וכבר זמן הביעור ועבר ואי אפשר לחלל 
יותר. אולם למעשה כיון שהתערב חד בתרי, אז גם אם עבר זמן הביעור, הוא בטל בשני השטרות 
האחרים. ובנוסף יחלל את כל הקדושה הנמצאת באחד מהשטרות הנמצאים כאן, על מטבע, וזאת 



תשובות בהלכה • ני עמוד+יב

מד

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

על הצד שלא עבר ביעור, וממילא יש לו מתירין, ועדיין הקדושה בו כדי להתחלל. ולכאורה לאחר 
שתי פעולות אלו. אפשר להשתמש בכל שלושת השטרות.

••

וארח ייחם:
לעלות לתורה פעמיים 

שאלה: שלום כבוד הרב, המשנה ברורה כותב שלכתחילה לא יעלה אדם פעמיים באותו ספר תורה 
ואני זוכר ששמעתי מהרב ביאור על זה, כי אני מתקשה בזה להבין למה יש כזאת הלכה.

תשובה: בסוגיא ביומא )דף ע ע"א( ובסוטה )דמ"א ע"א( יש שני טעמים בהאי דינא שאין לקרוא חד 
גברא בשני ספרים, האם משום פגמו של ראשון, או משום ברכה שאינה צריכה ]לרש"י שם מפני 
שהוא צריך לחזור ולברך. ובתוס' רבינו פרץ ביאר ביומא שם, מפני גזירת הנכנסים חייבוהו לברך 
משום שיראו שגולל וקורא בלא ברכה, ויאמרו דשרי לקרוא בלא ברכה[. ואם כן לטעם הראשון 
לטעם  שרק  מהשו"ע  נראה  ולמעשה  ספר.  באותו  גם  שייך  השני  ולטעם  ספר  באותו  שייכא  לא 
הראשון חשש, אולם יש מהראשונים שהביאו להלכה הטעם השני ]ראה תשב"ץ )ח"ב סי' ע( ועוד[. ולכן 
לכתחילה לא עולים לאותו ספר גם כן. אלא בשעת הצורך דנו הפוסקים לכהן שנאלץ לעלות לכהן 

כי אין אחר, ויש לו יארצייט וצריך לעלות גם מפטיר ויעוי' בפוסקים מש"כ בזה.

ברכת שהחיינו על לימון
שאלה: הביאו לי לימון מתוק, האם אני מברך עליו ברכת שהחיינו?

המתוק  הלימון  שהחיינו,  עליו  מברכים  ואין  השנה  כל  שנמצא  חמוץ  מלימון  להבדיל  תשובה: 
שונה הוא גם ראוי לאכילה, וגם נמצא עונה קצרה, וגם שונה בצורתו ומברכין עליו ברכת שהחיינו. 
יותר  הוא  הידוע,  הליים  או  הלימון  איננו  חילאו  לימון  בערבית  הנקרא  המתוק  הלימון  ]לידיעה, 
נראה כמו תפוז פחוס יותר. ואין בו חמיצות ואדרבה יש בו מתיקות. אולם אם משאירים אותו פתוח 

מתרבה בו המרירות. והוא מצוי חודשיים עד שלושה בתחילת החורף[. 

••

וירה דעה:
כשרות עוף מזן 'אווז המצרי'

שאלה: הרב, יש לי אווזים שהבנתי שהזן נקרא יאורית מצרית, זה אווז המצרי, הרב מכיר את 
האווז הזה? אני רוצה לאכול אותו ואשמח לדעת אם הוא כשר?

תשובה: ראשית, הגם שאכן הוא נקרא ומוכר בשם 'אווז המצרי' הוא לא שייך ביולוגית לאווזים, 
אלא תת משפחה של הברווזים ]שמו המדעי הוא Alopochen aegyptiaca והוא סוג נפרד מהאווזים 
שהם משפחת Anser[ עוף זה הוא מצוללני המים. סימני העוף הכשר של אצבע יתירה, זפק ]הגם 
שבמקרה של עוף זה כמו שאר האווזים הוא דמוי זפק, ולא הזפק הרגיל[, קורקבן נקלף ואינו דורס 
]ולשון הטור סי' פב: קבלנו מאבותינו שכל עוף שחוטמו רחב בידוע שאינו דורס, ובב"י הביא שכ"כ 

עוד רבים מהראשונים[ - קיימים בעוף זה כבשאר אווזים וברווזים המוכרים. 

מבחינת מסורת וחומר הלכתי בכתובים, לא מצאתי כי אם למה שכתב הגרי"ח כהן בספרו שו"ת 
לשחוט  שאין  השחורה  היאורית  את  ]להוציא  כשר  שהוא  כתב  שם  יג(  אות  צ  )סי'  ב  כרך  חן  אבני 
שלמעשה גם באווזים כאשר המקור כולו שחור, לא מתירים וכן כשהרגליים שחורות, ראה שפ"ד 

סי' פב ס"ק ז. ועוד באחרונים[.



ני עמוד+יב • תשובות בהלכה	

מה

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




כשרות דג 'מרלין'
זה  )Marlin(. המידע בנושא  שאלה: שלום רב האם תוכל לעזור לי בנושא של כשרות דג מרלין 

מבלבל: ברשימות OU הוא כשר, במקומות אחרים - לא, למרות שיש לו סנפירים וקשקשים.

תשובה: המיוחד בדג זה הם קשקשיו בהיות הדג בוגר, קשקשיו אינם עגולים ושוכבים אחד על 
מישנהו כשאר הדגים, אלא צורתם חדין כצורת מחט, הקשקשים הם קטנואידים שצורת שפתם של 
שווה לקשקשים  הכללית  אלו שצורתם  מסוג קשקשים  ויש  בכך שהן משוננות,  שונה  הקשקשים 
הרגילים, ויש שצורתם אליפסה ולא עגולה בקצוות, וזה המצוי בדגים אלו שצורת הקשקשים ארוכה 
וחדה והם משוננים ומסרקיים. בנוסף, גם הצבע של הקשקשים הוא לבן אטום ולא שקוף. עיקר 
הדיון ההלכתי שיש בו ממש על דג זה, נסוב על הצורה המיוחדת של הקשקשים ]כי צבע הקשקש, 

והחרב שבפיו אין בזה דיון כלל, שכן דגים רבים הם כעין זה, והם כשרים בלי כל ספק[.

ובתולעת שני חלק ב )בפרק העוסק בסימני טהרה(, הארכתי על דג זה ותימצות הדברים שדעתם של הגאון 
הרי"ש אלישיב זצוק"ל, להתיר דג זה. וכן פורסם בשם הגר"ש וואזנר זצוק"ל, וכן דעתו של מרן 
וכן דעתם של עוד כמה מגדולי  יוסף שליט"א.  עט"ר הגרע"י זצוק"ל כפי ששמעתי מבנו הגר"א 
הדור. אולם כאשר הבאתי דג זה לפני מו"ר הראש"ל הג"ר שמ"ע שליט"א, הוא נשאר בספק על דג 
זה מחמת שהוא חשש מדברי הגאון הצמח צדק  שקשקשים שצורתן חדה כמחט אינם הקשקשים 
נשאר  לפשוט את אשר  חזקות  ויתידות  סימוכין  שיימצא  עד  בזה  להחמיר  ויש  בתורה.  האמורים 

בספק.

אלא שכתבתי שם, שלכאורה דברי הצ"צ איירי על דג שמוכר לנו היום ושם אכן הם חדים כמחט 
ובבגרותו  זה בצעירותו קשקשיו עגולים,  ועוד שדג  ולא רכים כדג שלפנינו.  וכמסמרים כלשונו, 
הקשקשים חלקם נושרים וחלקם מתחלפים למסרקיים – כפי הנראה לפנינו. ואם כן לכאורה יש 
להתיר ללא כל חשש את הדג זה. ]ואמנם לזה השיב לי מו"ר הראש"ל הג"ר שמ"ע שליט"א, שאפשר 
שהקשקשים לא השלימו צורתם והצורה הראשונית שלהם היא שלב לצורה הסופית של הקשקש, 

ואזלינן בתר צורתו הסופית שהיא הצורה האמיתית[.

כשרותם של תוספי מזון שונים
שאלה: מה דין התוספים המצורפים מטה מבחינת כשרות.

תשובה: על סוגים רבים שאלת, אולם כיון שחשוב לך מאד לבריאות כפי שהמליצו לך מביני ענין, 
אסביר לך על כל סוג תוסף, ואכתוב אם יש חשש כשרותי לגביהם, לפי מיטב ידיעתי בס"ד.

1. ברברין- ]Berberine Plus with Bitter Melon & Milk Thistle[ – המוצר הוא בעצם שילוב 
של ברברין ]המופק משרשים וקליפות של צמחים[ ושילוב של מילון וגדילן, שגם הם צמחיים, אלא 
שהתוסף מכיל בתוכו גם מגנזיום סיטאראט וגם ג'לטין, והחברה ששלחת ]Swanson[ במקרה הזה 
לא מציינת שזה צמחי כמו שהיא רגילה בתוספים אחרים, ומסתבר שזה מן החי לפחות הג'לטין. 
ואמנם אפשר להקל בג'לטין ובפרט בבליעה ולצורך רפואי, אולם אם אין חובה להשתמש במוצר זה, 

יש תחליפים שאתה ציינת שמותיהם להלן. 

2. מגספור – בתוסף ששלחת, להבדיל ממגספור, מכיל רק זן אחד של חיידקים. בכל אופן אולי 
הסיטארט היה מקום לחשוש, למרות שכיום הרוב צמחי, ובנוסף על האריזה כתוב צמחי, וחברה 
כזו תהיה מאד זהירה, ועוד הכמות מזערית ביותר וכמעט תמיד בטלה בשישים, כך שבשעת הצורך 

אפשר להשתמש במוצר.

3. גלא - שמן בוראג'- זה מיצוי בכבישה קרה של זרעי בוראג' כל שאר המוצרים צמחיים, ויש 
התחייבות יצרן על כך, לגבי הגליצרין, שם קיימת בעיית כשרות, אולם כיום הרוב הוא צמחי, ועוד 



תשובות בהלכה • ני עמוד+יב

מו

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

שיש התחייבות הייצרן, ונראה שאפשר לסמוך על זה במקרה שלנו, באם יש צורך להשתמש בתוסף 
זה.

4. כסף קולאידי – מוצר ללא חשש זה חלקיקים זעירים של מתכת הכסף, שמושרה במים, וזה כל 
המוצר שלפיך, כך שברכיבים אין כל בעיית כשרות.

זה מינרל אבץ שאין בו חשש, אולם הקרנוזין שהוא תרכובת של שתי  אבץ קרנוזין – אמנם   .5
יותר עשיר ]מרקמת השריר של העוף  חומצות אמינו, יכול מאד להיות מן החי ששם הוא הרבה 
או הבקר[. בנוסף יש קפסולה שיתכן מג'לטין, ומגנזיום סיטארט שהוא חומר סיכה ויתכן מן החי. 
חשוב לציין שהחברה שאתה ציינת את שאלתך Nutricost מציינת בהדגשה גדולה עם חותם מיוחד 
מארה"ב שהכל צמחי, כולל כל המוצרים הרשומים לעיל, ולכאורה היה מקום להשתמש בשעת צורך 

רפואי בתוסף זה, ובפרט שהוא בליעה. ובכל אופן מומלץ לבדוק אם יש תחליף עם הכשר.

6. ברברין אחר – מה ששלחת עוד מוצר ברברין אחר של חברת Paradise Herbs – זה אכן ברברין 
טהור ]שמופק משורשים וקליפות של צמחים[. הכמוסה היא צמחית. ואין לה חומרי מילוי נוספים. 

ונראה ללא חשש כשרותי. 

שום וסוכר בפדיון הבן
שאלה: האם יש מקור למנהג לחלק שום וסוכר דווקא בפדיון הבן?

תשובה: כמה טעמים נאמרו בזה, אולם זאת יש להקדים כי אין המקורות קדומים, ובספר "שערי 
פדות" אף זלזל במנהג זה. אולם ברבים מרבותינו האחרונים הזכירו מנהג זה, וכמה טעמים נאמרו 

בזה:

א. שום משמש כנגד עין הרע, ואף מבריח את החיצונים. וסוכר הוא סימן טוב.

ב. שום וסוכר באופיים הם גם דבר המשתמר לזמן, וגם בכוחם ליתן טעם בתבשילים אחרים ]ראה 
בסעי' הבא[.

ג. כיון שמקובל בפי הבריות שהאוכל מסעודת פדיון הבן נחשב כאילו צם פ"ד תעניות ]אמנם בשדי 
חמד )מערכת הסמ"ך כלל נ"ד( כתב שלא מצא מקור לכך אלא דבר זה הוא שיחה נאה בפי הבריות, אך 
בפועל ענין זה הובא בכמה מספרי רבותינו הקדושים, ]ויש שכתבו שזה מתקן את העבירות שהם 
"כאילו" – כגון על עבירת כעס שנאמר: "כאילו עובד עבודה זרה"[. והנה על מנת שיהיה אפשר 
לחלק גם לאנשים שאינם יכולים להשתתף בסעודת הפדיון, לכן מחלקים דברי אוכל שהיו מצויים 

בזמנם והיו משתמרים לאורך זמן וכל אחד יכל לקחת חלק מסעודה זו שערכה רב. 

ד. בהמשך לטעם האמור, נהגו דווקא בשום וסוכר שהם לצורך טעם ותיבול, וכך כל אחד מהנוטלים, 
בביתו היה מתבל עם זה את המאכלים שהיו עושים לכל בני הבית, וכך כל בני הבית היו גם זוכים 

לאכול מסעודה חשובה זו.



הרה"ג משה הדוהי לנואד שלטי"א
הרכבת עצי סרק

שאלה: אנחנו רוצים להרכיב שיח סרק שאינו מוציא פירות על גזע עץ אחר, האם מותר? 
תשובה: אין מרכיבים עץ סרק על עץ מאכל, וכן להיפך, בין בארץ ישראל ובין בחו"ל. סרק על 

סרק שאינו מינו מותר. ויש שכתבו שנכון להיזהר גם בזה. 

מקורות: בתוספתא, מובאת בירושלמי כלאים פ"א ה"ז: תני אין מרכיבין עץ סרק על גבי עץ מאכל, 
פסקו  וכן  חקותי תשמורו'.  'את  ת"ל  מניין,  מינו,  מין בשאינו  עץ מאכל,  גבי  על  עץ מאכל  ולא 



ני עמוד+יב • תשובות בהלכה	

מז

שבט -


דא 
תשפ"ו ר




בטושו"ע סי' רצ"ה ס"ג, ולא הובא חולק לזה. ואמנם הרמב"ם השמיט ולא כ' דין זה, ויש שדייקו 
)רדב"ז פ"ב ה"ט, משנה ראשונה על כלאים פ"א ה"ז( שלא ס"ל כך להלכה, ומותר, אולם מסתימת הטור והב"י 

והשו"ע ורמ"א שלא הביאו בזה חולק נראה שסוברים שהרמב"ם לא חולק בזה.

הרכבת סרק על סרק – מדויק מהברייתא הנ"ל שמותר, וכן נקטו הפוסקים. ועיקר הטעם משום שכל 
עצי הסרק כמין אחד הם. אמנם כ' הסמ"ק, הביאו הב"י והרמ"א )שם ס"ו( ש"הואיל ואין רוב העולם 
מכירין רוב המינין, טוב ליזהר מכולן". ובחת"ס )שו"ת ח"ב יוד סי' רפז( כ': אבל לע"ד דשומר נפשו ירחק 
מהם ויחשוש לאידך גירסא דגם אילני סרק לא יבריכם זע"ז, ומכ"ש לפי הטעם שכ' רמב"ן שאין לך 

עשב שאין לו מזל למעלה שאומר לו גדל, והמערב המינים מבלבל כוחות שלמעלה.

ונוסיף, כמה גדולים דברי חכמים שחששו בזה, שכבר מצינו כמה צמחים ואילנות שרגילים להתייחס 
אליהם כעצי סרק, ויש מקום לדונם כעצי פרי.



מח

184
 • 

ד+ה
ת ש

נובו
ת

שו"ת שש משזר - חלק ד
שאלות ותשובות, מאמרים ובירורי דינים על חלק או"ח, יו"ד, אה"ע וחו"מ

מאת מורינו הגאון רבי שניאור ז. רווח שליט"א - יו"ר המכון ורב קהילת 'משכן התורה' אלעד

בשורה משמחת מבית המדרש של 'המכון למצוות התלויות בארץ' לכל שוחרי תורה והלכה, על 
'שו"ת שש משזר – חלק ד' מאת מורינו ראש המכון  ספר תורני הלכתי חדש אשר יצא לאור עולם, 
הגאון רבי שניאור ז. רווח שליט"א. שאלות ותשובות מאמרים ובירורים ע"פ סדר השו"ע בחלק אורח 

חיים, יורה דעה, אבן העזר וחו"מ, ובסופו תוכן עניינים מפורט.

הספר החדש מונה כ-350 עמודים, מכיל בתוכו 36 סימנים של שאלות ותשובות, מאמרים ובירורי 
העיוני  הלימוד  את  משלב  אשר  שליט"א  הרב  מורינו  של  הייחודי  והכתיבה  הלימוד  בסגנון  דינים, 
הישיבתי בעומק הסוגיה יחד עם בהירות ובקיאות יוצאת דופן, בשילוב ההבנה והנסיון של הפרקטיקה 
ההלכתית המעשית. המאמרים ההלכתיים הינם תשובות שהרהמ"ח שליט"א השיב לשואלים הרבים 
בארץ ובעולם, המבקשים לידע את דבר ה' זו הלכה בשאר חלקי השו"ע שאינם מצוות התלויות בארץ 
השו"ת  בסדרת  שליט"א  המחבר  הגאון  ריכז  אלו  בארץ  התלויות  במצוות  לנושאים  התשובות  ]את 

'חלקת השדה' ה' כרכים[.
כגון:  יום,  היום  הנוגעים למעשה בחיי  הן  נושאים הלכתיים מרתקים,  סימני הספר עוסקים במגוון 
'הכשר כלים מחומרים חדשים כגון שיש LAMINM ]למינם[' 'ברכת הנהנין על מוצר הנקרא מולר-

רייז', 'אם מותר לשים תבלינים על כבד קודם צלייתו' ועוד. והן תשובות הלכתיות על פני מעגל השנה 
היהודי, וכגון על נקודות שחורות על הפיטם האתרוג או על הדלקת נרות חנוכה ליוצא מביתו במוצ"ש 

להתארח אצל אחרים ועוד ועוד תשובות רבות ומרתקות בכל מגוון תחומי החיים.

הספר  דפי  בין  דפדוף  אשר  הרבות  התשובות  את  לסקור  בידינו  שאין  כמובן  זה  מדור  במסגרת 
הנושא  את  אך  בו.  להתגדר  המחבר  הרב  אל  שמיא  מן  שהניחו  הנרחב  המקום  על  השתאות  מעורר 
הבא יודו כולם שמורינו שליט"א הינו מרא דשמעתתא בו, 'בדין יוצא מן הטמא' אשר בספר החדש 
תופס העיסוק הנרחב בזה מקום של כבוד, כאשר מורינו הרב שליט"א הניף את ידו בכתיבת מערכה 
מקיפה אשר גם ת"ח מופלגים עומדים משתהים על יצירה זו. מאה עמודים אשר מחולקים לעשרים תתי 
נושאים העומדים כל אחד בפני עצמו )לדוגמא: מי חלב לעניין חלבי ואבר מה"ח, דונג דבורים, כשרות ה'שלאק'( ובכללם 

הנושא המדובר על בשר וחלב מתורבתים ועוד. 

ספר זה מצטרף לספריו הרבים של מורינו הרב המחבר שליט"א במגוון תחומים הלכתיים המשלבים 
שלא  שונים  לעניינים  הנוגעות  בשאלות  ובפרט  מעשיות  הלכתיות  מסקנות  עד  הדברים  בשורש  עיון 
לובנו עד כה כנדרש, והניחו להרהמ"ח מקום להתגדר בו, הן אם מדובר בתורת זרעים, והן בנושא הכאוב 

של חרקים במזון, ואף בשאר חלקי השו"ע וכפי שנראה בעליל בספר זה.

הספר נערך ע"י צוות רבני 'המחלקה התורנית' שע"י המכון, וכולל בסופו תוכן עניינים מפורט המסכם 
את תמצית כל סימן וסימן, כדרכו של הרב המחבר שליט"א וכפי שראה אצל רבותיו זצוק"ל ושליט"א.

יהי רצון שיזכה מורינו הרב שליט"א להאריך ימים על ממלכתו להשיב למבקשי תורה את דבר ה' 
זו הלכה, להוסיף ולכתוב עוד תשובות ובירורים רבות בשנים, להמשיך במלאכת הקודש של הרבצת 

תורה וחקר ההלכה ימים רבים בטוב ובנעימים, מתוך בריאות גופא ונהורא מעליא. אמן כי"ר.

• סקירת ספרים •






